Fred von Almen

Textsammlung

Die fiinf Daseinsgruppen

Texte iiber Wahrnehmung - Entschlusskraft - Karma -
Daseinsgrundlagen - Biografie



Band 1

Copyright by Fred von Allmen
Copyright der Zitate beim jeweiligen Autor oder Verlag.
Diese Dharma-Texte diirfen kopiert und weitergegeben werden.
Sie diirfen aber keinesfalls gehandelt oder verkauft werden.
Diese Texte sind unter einer Creative Commons-Lizenz lizenziert.

Die in diesem Buch vorgestellten Texte wurden
dem Angebot des Internets entnommen -
die genaue Quellen-Angaben sind
auf der letzten Seite des Buches angegeben.

Dieses Buch wurde als einzelnes Exemplar
von Udo Slottke, aquarius2001@web.de,
aus den Pdf’s nach Word formatiert,
zusammengestellt, gedruckt und gebunden.

Hildesheim, im Juli 2025



Inhaltsverzeichnis - Band 1 - Daseinsgruppen

Inhaltsverzeichnis

Wie ‘wahr’ ist unsere Wahrnehmung?
Befreiung von der Leiden schaffenden Verblendung

Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

Paramitas
Adhitthana - Entschlusskraft

Pranidhana - Vision und Wunschgebet

Von den fiinf Daseinsgruppen des Anhaftens

zu den fiinf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Rupa-Khandha, die Daseinsgruppe der
Korperlichkeit / Materie

Die Vier Elemente

Ausflug in die 'Leerheit'

Die 24fache abhdngige Korperlichkeit
Nama-Rupa

Vedana-Khandha,
die Daseinsgruppe der Gefiihlstonung

Schaubild: Wurzel-Kilesa
Meditation: Vedana

Sanfa-Khandha, die Daseinsgruppe
der Unterscheidenden Wahrnehmung

16
17
22

28

32
34
39
40
41

41
46
48

52



Inhaltsverzeichnis - Band 1 - Daseinsgruppen

Sankhara-Khandha, die Daseinsgruppe der Bildekréfte
Die 52 Geistesfaktoren (cetasika) im Theravada-Modell

Vinfnana-Khandha, die Daseinsgruppe des Bewusstseins

Es gibt sechs Arten von Bewusstsein:
Rekapitulierung;:

Analogien zu den Daseinsgruppen
Erstes Beispiel - die einzelnen Khandha:

Es folgen die fiinf Daseinsgruppen des Anhaftens
zusammengenommen, in drei Beispielen

Das Beispiel der Krankheit:

Das Beispiel vom Straftiter, der bestraft wird:
Das Beispiel vom Kochen und Essen:

Das fiinfte Beispiel - die 'ftinf im Besonderen':
Befreiung

Die fiinf Buddha-Weisheiten

Fufinote:

Befreiende Weisheit -
die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-selbst

Fiinf Daseinsgruppen
Form (rupa)
Gefiihlstonung (vedana)

Wahrnehmung - Unterscheidungsvermogen
(samjiia/safifia)

Bildekréfte (samskara/sankhara)

II

57

58
64
65
69
71
72

73
73
74
75
75
77
80
87

88

89
90
91

93
94



Inhaltsverzeichnis - Band 1 - Daseinsgruppen

Bewusstsein (vijfiana/ vififiana)
Nicht-Selbst
Auch die Daseinsgruppen sind nicht selbstexistent

Die Substanzlosigkeit in allem zu erkennen befreit

Aufwachen aus den Tdauschungen

Anicca - Dukkha - Anatta - Asubha
Die vier Verkehrtheiten

Leiden sehen und anerkennen

Wie Leiden entsteht

Vergiangliches als unverganglich sehen
Unzulédngliches als erfiillend sehen

Nicht-Selbst als Selbst sehen

Unansehnliches als lieblich sehen

Die Tduschung der Verkehrtheiten durchschauen

Was konnen wir tun?

Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung
Unser Tun pragt uns selbst

Ethisch heilsame und ethisch unheilsame Absichten
Instant Karma

Wir selbst pragen die Welt die wir erfahren

Letztlich geht es um Befreiung

Ergriinden der Wirklichkeit - Dhamma-Vicaya anwenden

Was wird ergriindet?

III

95
97
98
98

102
105
106
107
107
108
109
112

115
116
118
121
124

126
129



Inhaltsverzeichnis - Band 1 - Daseinsgruppen

Schidliche, destruktive Verhaltensmuster erkennen 132
Das Wesen von Gedanken erforschen 134
Ergriinden der Verganglichkeit 135
Unstetes Dasein 136
Meditation der Moment-zu-Moment-Verganglichkeit 137
Ergrtinden von Dukkha 139
Von Verganglichkeit zu Nicht-Selbst 139
Fragen stellen 141
Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren 144
Vertrauen 145
Eigenschaften und Wirkung 146
Begeistertes, {iberschwéngliches Vertrauen 146
Uberpriiftes Vertrauen 148
Unerschiitterliche Gewissheit 149
Bemiihen, Energie 149
Vierfaches Bemiihen 151
Achtsamkeit 152
Sammlung 154
Befreiende Erkenntnis 155
Die Indriyas ausbalancieren 158
Biografie 160
Quellenverzeichnis 167
Anlage Ubersetzungen 169

IV






Fred von Allmen

Wie ‘wahr’ ist unsere Wahrnehmung?
Befreiung von der Leiden schaffenden Verblendung

«Wiirden die Pforten unserer Wahrnehmung gereinigt,
erschiene dem Menschen alles so wie es ist: unendlich.
Aber der Mensch hat sich selbst so eingeschlossen,
dass er alles nur durch die engen Risse seiner Hohle sieht.»
William Blake!

Es sind 18 grundlegendsten Elemente welche in uns ‘Erfahrung’” bewirken:
Durch sechs ‘Sinnesorgane’” nehmen wir sechs Arten von ‘Objekten” wahr,
wodurch sechs Arten von ‘Bewusstsein’ entstehen. Seh-, Hor-, Riech-,
Schmeck-, Tast- und Denk-Fiihl-Bewusstsein.

Damit wir diese dynamischen Prozesse, die unser Leben ausmachen, klar
erkennen konnen, werde ich die sechs Erfahrungs-Prozesse, etwas aus-
fihrlicher darstellen:

- Durch den Korper, duflerliche Bertihrung oder innerliche Empfindung
sowie Aufmerksamkeit, entsteht Kontakt und Korperempfindungs-
bewusstsein tritt auf.

- Wenn das Auge offen ist, Raum, Licht, sowie Aufmerksamkeit da ist und
ein Objekt, wie zum Beispiel eine Rose, d. h. eine farbige Form, sich im
Sichtfeld befindet, entsteht Kontakt - und damit Seh-Bewusstsein.

- Durch Ohr, Raum, Aufmerksamkeit und Gerdusch entsteht Kontakt - und
das Horen des Klangs, des Larms oder der Stimme ist unvermeidbar.

- Ein brennendes Riducherstibchen, Nase und Aufmerksamkeit: Kontakt
erfolgt und Riechen bzw. Riechbewusstsein findet statt.

1 «If the doors of perception were cleansed everything would appear to man as it
is, Infinite. For man has closed himself up, till he sees all things through narrow
chinks of his cavern.» William Blake, The Marriage of Heaven and Hell.

1



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

- Ein Biss in den Apfel, Zunge und Aufmerksamkeit: Kontakt findet statt und
Geschmack bzw. Geschmacksbewusstsein wird erfahren.

- Geist-Herz, ein Gedanke oder ein Gefiihl, Kontakt entsteht und ein
Gedanke oder Gefiihl des Argers oder der Freude oder was immer wird
erlebt.

Wenn also die sechs Organe mit den sechs Objekten in Kontakt treten,
entstehen die sechs Arten von Bewusstsein. Dies ergibt 18 Aspekte.

Was dabei eine wesentliche Erkenntnis ist: Diese 18 Erfahrungsaspekte sind
eine vollstindige Beschreibung unserer persénlichen Welt. Alles was wir je
tiber die AufSenwelt wissen, sind Erfahrungen dieser sechs Kanéle.

Das klingt zwar komplex, aber es scheint immer noch ziemlich geradlinig
abzulaufen: Wir nehmen wahr, was da ist und erkennen somit die Wirk-
lichkeit so wie sie tatsdchlich ist. Punkt. Einfach, oder?

Tatsédchlich ist der wahre Sachverhalt bedeutend komplexer. Was bis jetzt
beschrieben wurde, sind nur die Prozesse des nackten, simplen Bewusst-
werdens. Als wesentlicher Teil dieser Prozesse ist aber Samjfia oder Safifia
(in Sanskrit und Pali) mit im Spiel: Erkenntnisfdhigkeit, Unterscheidungs-
tahigkeit, Urteilsvermogen oder eben Wahrnehmung.

Es ist die dritte der fiinf Daseinsgruppen oder Khandhas, die wir sind und
es ist eine sogenannte Geistesfunktion (cetasika), die eng mit Bewusstsein
(viffiana) verkniipft ist.

Bhikkhu Bodhi 2 beschreibt einen interessanten Aspekt der Wahrnehmung
(frei tibersetzt): «Wahrnehmung nimmt die Eigenschaften des Objektes
wahr. Dabei setzt sie ein Erkennungszeichen (nimitta), das es ihr erlaubt,

2 The characteristic of perception is the perceiving of the qualities of the object. Its
function is to make a sign as a condition for perceiving again that "this is the
same," or its function is recognizing what has been previously perceived. It
becomes manifest as the interpreting of the object...by way of the features that
had been apprehended. Its proximate cause is the object as it appears. Its proce-

2



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

dure is compared to a carpenter's recognition of certain kinds of wood by the mark
he has made on each.[4] Bhikkhu Bodhi.

ein Objekt wiederzuerkennen, das sie schon vorher wahrgenommen hatte.
Dabei interpretiert sie das Objekt mittels dieses Erkennungszeichens, das
sie vorher gesetzt hat. Dieses Vorgehen wird verglichen mit dem Erkennen
bestimmter Holzarten durch einen Tischler, anhand der Markierung, die er
vorher auf jeder Holzart gemacht hat. » [4]

Oder vielleicht ist es d4hnlich wie bei Hiansel und Gretel, die Brotkrumen auf
den Weg streuten, damit sie spater den Heimweg wiedererkennen wiirden.

Statt einfach Moment um Moment Sinneserfahrungen zu liefern, bei denen
wir wissen was sie sind, laufen auch all unsere spezifischen und allgemei-
nen Konditionierungen mit, denen wir seit unserer Geburt ununter-
brochen ausgesetzt waren:

Unsere Erfahrungen der Vergangenheit bzw. die Art, wie wir sie erinnern,
ndmlich die Erfahrungen in unserem familidren Umfeld, in Bildung, durch
Mitmenschen, durch Kultur und durch Sprache - ein endloser Strom von
Einfltissen und damit abgespeicherten Erinnerungen, die uns bis zu diesem
jetzigen Moment pragen. Wozu Christina Feldman sagt: «Wahrnehmung
(saiifia) kommt nie allein an die Party»

Christina Feldman, meine Lehrerin und Kollegin, beschrieb in einem ihrer
Vortrdage diese Wahrnehmungs-Prozesse in vortrefflicher Weise. Ich werde
versuchen, diese Vorgiange hier nachzuzeichnen.

In den Prozessen der Erfahrung, die iiber die sechs Kanile ablaufen, hat
Sanifia, Wahrnehmung, verschiedene Funktionen oder Aufgaben. Zum
einen ordnet sie den nackten Erfahrungen Bedeutung und Sinn zu: Sie
erlaubt uns, den Unterschied zwischen einem Hund und einer Katze zu
erkennen. Sie ermdglicht uns, zu verstehen, dass wir das Ei essen miissen
und nicht die Schale. Sie tibermittelt Information an das Bewusstsein.



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Dazu kommt, dass mit jeder dieser Wahrnehmungsprozesse auch
Gefiihlstonungen (vedana) erfahren wurde und wird. Das heifst, jeder
dieser Erfahrungsmomente war und ist entweder angenehm, neutral oder
unangenehm bis schmerzhaft, was ebenfalls als Erinnerung gespeichert
wurde und wird.

Dieser Prozess, einschliefilich Vedana, informiert uns zum Beispiel da-
riiber, was die jeweiligen Erfahrungen fiir uns bedeuten, was uns wieder-
um erlaubt zu erkennen, wie wir darauf reagieren sollten oder mochten.
Und damit sind Tiir und Tor geodffnet fiir ‘Mogen” oder ‘Nichtmogen’, fiir
Anspannung und Druck oder Entspannung und Unbeschwertheit, fiir
Freuden oder Befiirchtungen.

Dadurch wird entschieden, was wir gerne essen und was wir gar nicht
mogen, was wir im Supermarkt oder im Internet einkaufen und was nicht,
mit wem wir gerne zusammen sind und wem wir lieber aus dem Weg
gehen.

Und dies fithrt uns in die Welt der Assoziationen und Emotionen: wie wir
reagieren, wie wir reden oder antworten, welche Wahl und welche Ent-
scheidung wir treffen...

Durch die Wahrnehmungsprozesse, bzw. durch die Erfahrungen, ent-
stehen Erinnerungen. Was erfahren wurde wird gespeichert. Dies ist zu
einem guten Teil sehr praktisch: Wenn wir einmal gelernt haben, wie man
ein Fahrrad lenkt, wie man Ski fahrt oder wie man ein Auto steuert, dann
wissen wir es, dann kdnnen wir es. Wir brauchen es nicht jedes Mal wieder
von Neuem zu lernen. Wir wissen wie wir heiflen, wie jemand anderes
heifdt, wer sie fiir uns sind und was sie uns bedeuten.

So werden emotionale Assoziationen wie «Vorlieben und Abneigungen» in
unseren Sinneserfahrungen und unseren Erinnerungen, bzw. unserem
Datenspeicher, angelegt, welche unsere Wahrnehmung mitpragen — und
zwar von Moment zu Moment, den ganzen Tag hindurch.

4



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Die Erinnerung, das heifst, was wir gespeichert haben und die momentane
Erfahrung, das sind die Bausteine fiir den Aufbau «meiner» Welt.

Wéhrend wir nun Objekten wie Leuten oder Dingen, Eigenschaften zu-
schreiben, werden wir zunehmend {iberzeugt sein, dass diese Eigenschaf-
ten diesen Leuten oder Dingen innewohnen. Wir wissen dann: Er ist
wirklich nervig. Sie ist einfach eine miithsame Person. Dieses Essen ist
kostlich. Dieser Film ist grofiartig.

Wir sind also zunehmend {iiberzeugt davon, dass dieses («nervig», «miih-
sam», «kostlich» oder «groflartig») innewohnende Eigenschaften dieser
Leute, dieser Dinge oder dieser Situationen sind. Wir glauben und fiihlen
(haben keine Zweifel), dass die Art und Weise in der wir unsere Welt
erfahren, die Art und Weise ist, in der die Welt tatsidchlich existiert, wie
diese Person, dieses Ding tatsédchlich ist. Wir sind tiberzeugt und stellen gar
nicht in Frage, dass die Eigenschaften, die wir diesen Personen oder Dingen
zuschreiben bzw. die wir in sie projizieren, ihnen (wie schon beschrieben)
innewohnen.

Wir begegnen jemandem, den wir von frither kennen und der uns damals
unangenehm aufgefallen war. Unsere Wahrnehmung wird unmittelbar
gefdarbt sein von unseren alten Erinnerungen — und die Begegnung wird,
von unserer Seite her, wahrscheinlich eher kiihl oder gar unfreundlich sein.
Und meist ist dies dann nicht einfach «meine Reaktion», sondern die Person
ist wirklich so! Kein Zweifel!

Man konnte sagen: wir schreiben den Eigenschaften dieser Objekte (den
Personen, Dingen und Situationen) Selbstexistenz zu, die sie ganz und gar
nicht haben. Und wir gehen davon aus, dass dies fiir die ganze Welt zu-
trifft, ohne zu merken, dass dies nur unsere selbstgemachte Sicht der Welt
ist.



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

C. S. Lewis hat also richtig gesehen, als er schrieb: 3

“Was du siehst und was du horst, hingt stark davon ab, wo du stehst.
Es hiingt auch davon ab, was fiir ein Mensch du bist.”

Wahrnehmung ohne Achtsamkeit und Klarsicht (sati-sampajafifia) schafft
eine Welt aus Werturteilen: gut-schlecht, schon-hasslich, wertvoll-nutzlos,
etc. die rein subjektiver Art und Herkunft sind.

Jemand sieht ein Auto und fiir sie ist das eindeutig etwas, wodurch das
Klima Schaden nimmt.

Jemand anderes sieht dasselbe Auto und fiir ihn ist es Ausdruck sportlich-
eleganter Gestaltung. Jemand betritt einen Raum mit Menschen und freut
sich auf neue Bekanntschaften. Jemand anderes betritt denselben Raum und
ist verunsichert durch die vielen Leute. Sehr verschiedene Erfah-
rungswelten!

In unseren alten Erinnerungen und Konditionierungen zu leben, macht
natiirlich unser Leben einfacher — oder nicht? Wir brauchen dann nicht
immer unsere Annahmen und Unterstellungen zu hinterfragen und neu
einzuschétzen. Wir sind dann unreflektiert sicher: «Ich kenne dich.» «Ich
weifs wie das ist.» Unser Geist “weify” bereits wie es ist und bleibt so gefan-
gen in seiner selbstgeschaffenen Enge.

Genau so bringen wir stindig unsere Vergangenheit in die Gegenwart und
wiederholen die Vergangenheit. Wir wiederholen unsere Reaktionsweise
und die Art unserer Beziehung, jedes Mal, wenn wir eine Person oder eine
Situation begegnen.

Hier zwei Beispiele aus der Geschichte der Kunst, die aufzeigen, was diese
innere Enge bewirken kann: William Blake, den ich eingangs zitiert habe,

3 C.S. Lewis, The Magician's Nephew.
“What you see and what you hear depends a great deal on where you are
standing. It also depends on what sort of person you are.”

6


https://www.goodreads.com/work/quotes/1031537
https://www.goodreads.com/work/quotes/1031537
https://www.goodreads.com/work/quotes/1031537
https://www.goodreads.com/work/quotes/1031537

Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

dessen Dichtungen zu den bedeutendsten Werken der englischen Lyrik
zdhlen, wurde zeitlebens alsnicht begreifbarer, geistig verwirrter Visionar
betrachtet.# Allen war damals klar: so etwas kann niemals als Literatur
gelten.

Vincent van Gogh, dessen Kunst heute fiir bis zu weit tiber 100 Millionen
Dollar gehandelt wird, konnte seine Bilder zeitlebens kaum je verkaufen.
Die Menschen waren zu fixiert auf das was sie kannten und was als gangig
galt.

Wenn unser Geist wertet und urteilt, greift er immer auf die schon gespei-
cherten Daten zuriick. Und das tut er meist, ohne dass wir dies bewusst
wahrnehmen. So bleiben wir immer wieder gefangen in dem was wir schon
zu wissen glauben. Arthur Schoppenhauer schrieb dazu:>

"Jeder Mensch hilt die Grenzen seines eigenen Gesichtsfeldes fiir die
Grenzen der Welt."

Hier nochmals dhnliche Abldufe und Beispiele, zum besseren Verstandnis:

Sinneserfahrungen kommen wie gesagt immer zusammen mit Gefiihlsto-
nungen (vedana). Was an Sinneserfahrung und Gefiihlstonung erscheint,
dazu entstehen Gedanken. In diesen Gedankengdngen verweilen wir. Das,
worin wir verweilen prdgt und gestaltet unseren Geist und pragt und
gestaltet schliefilich unsere personliche Welt.

Diese Prozesse sind auch abhédngig von unserer Laune, unserer Gemdits-
verfassung. Wenn wir miirrisch sind, resultiert das in negativen Wertur-
teilen. Das heifdt, dass unsere Wahrnehmung auch geprédgt wird von dem
was in unserem Denken und Fiihlen, in unserem sechsten Sinnesbereich,
gerade passiert.

4 https:/ / de.wikipedia.org/wiki/William_Blake
5 Arthur Schopenhauer , Studies in Pessimism: The Essays

7


https://de.wikipedia.org/wiki/William_Blake
https://de.wikipedia.org/wiki/William_Blake
https://www.goodreads.com/work/quotes/2568404
https://www.goodreads.com/work/quotes/2568404

Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Ein Beispiel aus einem Schweige Retreat: Es kommen unbekannte Leute von
aufien ins Haus. Wir reagieren: «Was wollen die hier? Das ist ein Retreat!
Wir sind im Schweigen hier! Wir tiben uns in einer wichtigen Praxis!»

Wir haben eine unangenehme Erfahrung. Daraus erfolgt eine aversive
Reaktion. All das geschieht in “meiner” Welt, “ist “‘meine” Welt!

Jemand anderes ist im gleichen Retreat. Es kommen unbekannte Leute von
aufien ins Haus. Wir finden: «Oh, nette Leute! Vermutlich kommen die zum
Helfen in der Kiiche oder im Garten. Schon! Wie grofiziigig von ihnen!»
Wir haben eine angenehme Erfahrung. Daraus entsteht eine freundliche
Reaktion. Und damit eine ganz andere personliche Welt. Im gleichen
Retreat! Mit den gleichen Leuten die reinkommen!

Es ist hochinteressant zu beobachten, wie iiberzeugend diese Erfahrungen
sind. Vorausgesetzt wir wollen es {iberhaupt wissen. Das bedeutet, dass
unsere Wahrnehmung der Welt, der Menschen, der Dinge, der Situationen,
meist weit weg ist, von der eigentlichen Wirklichkeit, weil wir unsere alten
Erinnerungen und unsere Konditionierungen zu jeder neuen Erfahrung
und Situation mitbringen.

Wir sind gefangen in unserer personlichen Welt und ihren Werturteilen
und merken es meist nicht einmal.

Daher die Frage im Vortragstitel: «Wie “wahr’ ist unsere Wahrnehmung?»

Wenn wir nun aber beginnen, diesen Prozess zu sehen und zu verstehen,
beginnen wir auch, unsere Ansichten zu hinterfragen und erkennen, dass
unsere Werte und Beurteilungen nicht einfach den Tatsachen und der
Wirklichkeit entsprechen.

Statt an unseren Ansichten und Meinungen anzuhaften, welche in unseren
Erinnerungen bzw. unserem Datenspeicher und den Werturteilen unserer
Wahrnehmung wurzeln, miissen wir erkennen, wie folgenschwer wir
gefangen sind in der Uberzeugung, dass unsere Wahrnehmung der Dinge
und der Welt, der Wirklichkeit entspricht.



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Wir sehen auch, wie diese Prozesse der Tduschung tiberall in der Welt am
Werk sind: Sei es in religiosen Konflikten, sei es in der Politik, sei es in den
sozialen Medien oder sei es in unseren persénlichen Uberzeugungen und
Ansichten.

Der Buddha war genial im Erkennen und Aufzeigen dieser Prozesse und
Muster, die bewirken, dass wir uns endlos im Kreis bewegen (eben im
Kreislauf von Samsara, dem Kreislauf des Leidens) und er hat aufgezeigt,
was es braucht, um aus dem Kreislauf auszutreten.

Damit wir uns aus dieser Leiden-schaffenden Verblendung befreien kon-
nen, miissen wir unbedingt Gewahrsein, Interesse und Erforschergeist in
all diese Prozesse bringen!

Nattirlich wird das diese Prozesse nicht sogleich verdndern, aber wir
konnen uns darin tiben uns zu erinnern, dass sie nicht der eigentlichen
Wirklichkeit entsprechen, sondern dass eben unsere personlichen Kondi-
tionierung entscheidend in die Situation hineinspielt.

Wir treffen einen alten Bekannten - und weil wir uns jetzt der Bewegun-
gen unseres Geistes gewahr sind, merken wir, dass sogleich eine mentale
und emotionale Vorstellung auftaucht, die den Mann mit ‘alten Augen’
sieht. Das heift, unser Geist glaubt bereits zu wissen, wie der Mann ist -

wie er wahrscheinlich denkt, spricht und handelt.

Die Herausforderung besteht darin, die Welt mit ‘neuen Augen’ zu sehen:

Wir miissen die alte Vorstellung, die aus Erinnerungen stammt, erkennen
und sie beiseitelegen, um innerlich Raum fiir frische Erfahrungen zu
schaffen, so dass wir die Person zunehmend so wahrnehmen wie sie wirk-
lich ist. Dazu brauchen wir achtsames Gewahrsein, Offenheit und Interes-
se sowie wohlwollende Gelassenheit.

Diese Haltung konnen wir gegentiber allen Menschen, aber auch gegen-
tiber Situationen kultivieren. Auch konnen wir lernen, uns selbst neu zu
begegnen. Vielleicht erkennen wir Gedanken wie: «Ich bin so und so eine

9



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Person. Und ich war immer schon so.» Oder: «Ich kann das nicht, und ich
werde es nie konnen — und darum werde ich auch nicht versuchen, es zu
lernen». ...

Wenn vielleicht auch nicht so krass, sind wir oft so fixiert in Bezug auf
unsere Moglichkeiten und Fahigkeiten, dass wir uns selbst enorm ein-
schranken. Dies, ganz im Gegensatz zu Sophie Hungers Aussage:

«Ich bin in der Lage, mich so zu iiberschitzen, dass ich die Kraft habe, Dinge
zu tun, die ich eigentlich nicht kann.»

In dem Masse wie uns es uns gelingt, die Dinge neu zu sehen, erfahren wir
vielleicht etwas von dem, was William Blake® meinte als er seine berithmten
Zeilen schrieb:

«Wiirden die Pforten unserer Wahrnehmung gereinigt, erschiene dem
Menschen alles so wie es ist: unendlich. Aber der Mensch hat sich selbst so
eingeschlossen, dass er alles nur durch die engen Risse seiner Hohle sieht.»

Nattirlich ist «unendlich» metaphorisch zu verstehen. Aber in unserem
Verstandnis bedeutet es, allmdhlich weniger durch die Verblendung
eingeengt zu werden.

Solange wir aber mit emotionalen Erinnerungen, Assoziationen und
Geschichten verflochten sind, werden die Welt und die Menschen uns als
fixiert und in begrenzter, spezifischer Weise erscheinen — alles andere als
unendlich. Ajahn Sucitto 7 rat uns daher:

6 William Blake, The Marriage of Heaven and Hell. William Blake, * 28. 10. 1757
in London; 1 12. 8. 1827 ebenda, war ein innovativer englischer Dichter, Natur-
mystiker und Maler.

7 Ajahn Sucitto, Dhamma Tracks, 20. Oct. 2023: Befreiung beginnt damit, dass du

dich aus dem zuriickziehst, in das du involviert bist, um dir tiber deine Wahr-

nehmungen und Absichten im Klaren zu sein. Wenn du deine Einstellungen,

Gedanken und Neigungen aus einer leidenschaftslosen Perspektive beobachtest,

kannst du den Geist auf eine Weise fiihren, die zu gldnzenden Ergebnissen fiihrt.
10



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

«Befreiung beginnt damit, dass du dich aus dem zuriickziehst, in das du
involviert bist, um dir iiber deine Wahrnehmungen und Absichten im Klaren
zu sein. Wenn du deine Einstellungen, Gedanken und Neigungen aus einer
besonnenen, gelassenen Perspektive beobachtest, kannst du den Geist auf
eine Weise fiihren, die zu relevanten, brillanten Ergebnissen fiihrt.»

Eine der Funktionen von Achtsamkeit und Erkenntnis ist es, die Verbin-
dung zwischen dem Wahrnehmungsprozess und unseren gewohnten
emotionalen Geschichten und Erinnerungen zu durchtrennen. Und dieses
Durchtrennen ermoglicht uns, die Dinge neu zu sehen und eine Welt zu
betreten die grenzenlos ist. Es ermdglicht das Beenden der Reaktivitdt und
erlaubt uns, das zu verwirklichen, wozu wir die Fahigkeit haben, namlich
aufblithende, kreative, weise Menschen zu sein, die zunehmend weniger
eingeschrankt sind durch ihre eigenen Kleshas.

Dies ist also ein Weg zum Erkennen, wie wir uns ‘nicht-wiklichkeitsgemafs’
verhalten — und wie wir uns aus dieser Tduschung befreien konnen. Wir
untersuchen die Vorgidnge unserer Psyche und unseres Geistes, mit der
Absicht zu erkennen, wo und wie wir uns Leiden schaffen und wie wir dies
sein lassen konnen. Man spricht hier von den relativen oder konventio-
nellen Aspekten unseres Seins.

Aber sogar, wenn wir die Wirklichkeit quasi ‘wirklichkeitsgemafs” wahr-
nehmen, unterliegen wir immer noch der Tauschung: Wir nehmen das, was
leer ist von Selbstexistenz als unabhingig existierend, als stabil und somit
als ergreifbar und anhaftbar wahr. Das heifst: «noch ist unsere Wahr-
nehmung nicht wahr».

Zum Gliick gibt es direktere, allerdings auch anspruchsvollere Vorgehens-
weisen, die uns unmittelbarer, ohne Umwege, vom Gefangensein in
unseren Wahrnehmungs-Prozessen befreien konnen.

11



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Ernsthafte Dharma-Praktizierende erkennen zunehmend deutlicher, dass
das, was uns letztlich bindet und gefangen hilt, das Anhaften und Ergrei-
fen an allen Erfahrungen — den guten und den schlechten — ist.

Es ist nicht nur das Anhaften an Menschen und Dingen, die wir lieben, die
wir als angenehm und wiinschenswert erfahren, sondern es ist Ergreifen
und Anhaften schlechthin. Es ist das Ergreifen und Anhaften an Erfahrung
per se.

Weil wir mit den Erfahrungen der konventionellen, relativen Wirklichkeit
so identifiziert sind und sie fiir absolut wirklich halten, wird unser Geist
zwangsldufig ergreifen und anhaften.

Um diesen Sachverhalt tiefer zu erkennen und zu verstehen, miissen wir
nicht die Funktionsweisen von Psyche und Geist, von Emotionen und
Gedanken (also die konventionelle Wirklichkeit) erforschen, sondern das
eigentliche Wesen (oder die Natur) von Erfahrung. Und zwar egal von
welcher Art Erfahrung: heilsam oder unheilsam, angenehm oder unange-
nehm, denn ihr eigentliches Wesen, ihre Natur, ist immer dieselbe.

Hier betrachten wir also die letztendlichen Aspekte von Erfahrung. Und,
wenn wir die fadenscheinige, durchsichtige, fragile Natur jeglicher Erfah-
rung tiefer sehen und erkennen, kapiert der Geist, dass er keine einzige der
Milliarden von Erfahrungen festhalten kann - und greift nicht mehr zu.

Ein wesentlicher Aspekt der Dharma-Praxis ist die Kontemplation des
steten Wandels und der Verginglichkeit. Sie fithrt zur Erkenntnis der
Tatsache, dass wir nichts festhalten konnen und hilft, leichter mit schwie-
rigen Situationen und schwierigen Emotionen umzugehen und selbstge-
machtes Leiden zu mindern.

In den hoheren Erkenntnis-Stufen der klassischen Vipassana-Meditation
wird die Tatsache, dass sich Erfahrung in jedem Sekundenbruchteil ver-
dndert so eindrticklich sichtbar, dass der Geist letztlich kein Objekt mehr
ergreift und dadurch tiefe Freiheit erfdhrt. Eine Freiheit die gdnzlich
unabhingig ist von Erfahrungen jeglicher Art.

12



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Zu dieser Freiheit fithren auch andere buddhistische Praxis-Zugdnge, wie
jene der Thai Waldklostertradition, Mahamudra und Dzogchen aus der
tibetischen Tradition sowie manche Methoden der Zen- oder Ch’an-
Traditionen.

Da diese Freiheit fiir die Meisten (egal mittels welcher Praxis) tatsdchlich
schwer zu erreichen ist, ist es sinnvoll, im Alltag sowohl wie in der Medi-
tation, tiber das Wesen, bzw. die Natur aller Dinge zu reflektieren.

Wir miissen bei jeder schwierigen oder erfreulichen Erfahrung, bei jedem
Ereignis zurtickreflektieren: Wie real kann diese Realitit sein, wenn sie nun
so komplett verschwunden ist? Wie real kann eine Geburtstagsfeier sein,
wenn sie spdtestens um Mitternacht vollstindig und fur immer
verschwunden ist?

Wir sollten uns auch immer und immer wieder wdihrend der Erfahrung,
besonders bei speziellen Ereignissen, klar machen, dass sie vollstindig
verschwunden sein werden. Und dies eigentlich sogar jeden Moment, nicht
erst am Schluss des Ereignisses.

Wie real kann dieser Dharmapraxis-Abend sein, wenn er doch in ein, zwei
Stunden absolut, vollig vorbei sein wird?

Das sind nicht nur rhetorische Fragen, sondern wirklich Sachverhalte die
wir immer wieder kontemplieren miissen.

Es ist auch wichtig, das Wesen von Erfahrung im Innern zu betrachten — in
den eigenen Geist zu schauen und zu sehen, dass eigentlich gar nichts Fes-
tes gefunden werden kann. Dabei miissen wir vermeiden, die Erfahrungen
des Moments zu ergreifen oder uns gar in Inhalten oder Geschichten zu
verlieren.

Hier helfen offensichtlich Sammlung und Stetigkeit. Allerdings sollten wir
auch nicht jahrein jahraus warten, bis unser Geist endlich stabil genug ist.
Dass keine einzige Erfahrung ergreifbar oder festhaltbar ist konnen wir
ndmlich auch in kurzen Momenten sehen. Aber wir miissen hinschauen!

13



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Uns dafiir interessieren. Immer und immer wieder. Millionen Male hin-
schauen . ..

Wenn im Diamant Sutra gesagt wird, das Leben sei wie ein Wetterleuchten
in einer Sommerwolke, wie ein Tautropfen an einem Sommermorgen, wie
eine Fatamorgana oder wie ein Traum, dann sind das mehr als poetische
Bilder. Es sind Beschreibungen unserer Wirklichkeit! Nicht nur im Sinne
der Verganglichkeit, sondern auch und vor allem im Sinne der Nicht-
Fassbarkeit.

Das Leben ist wie die Erfahrung im Film. Sie spiegelt uns Realitédten vor, die
uns zum Lachen oder zum Weinen bringen. Aber wir sind so fasziniert von
der Handlung, dass wir gar nicht merken - und meist auch gar nicht
merken wollen, dass alles nur Vorspiegelung ist.

So bleiben wir ewig die Gefangenen der Geschichten und Dramen, die
unsere Sinneswahrnehmungen und unser Geist von frithmorgens bis
spdtabends produzieren und uns als absolute Realitdt verkaufen.

Versucht (wirklich!) einmal oder 6fters einen Film, ein Video oder die News
im Fernsehen, Kino oder auf dem Handy so zu betrachten, dass ihr euch
immer des Randes des Gerits oder der Leinwand bewusst bleibt - und
damit kontinuierlich merkt, dass es sich beim Film nur um Farben, Formen,
Klange und Sprache handelt.

Geht das? Wie lange gelingt es uns? Oder verfangen wir uns schon bald im
Inhalt oder beginnen wir uns zu langweilen? Sind wir tiberhaupt gewillt, es
zu versuchen? Kénnen wir dasselbe im gewohnlichen Alltag auch tiben?

Wichtig zu verstehen hier: Alles sind Methoden und Zugdnge, um den
Geist dazu zu bringen, keine Erfahrungen mehr zu ergreifen. Hier spielt es
keine Rolle, ob gerade heilsame oder unheilsame Erfahrungen da sind.
Denn nichts davon wird noch ergriffen.

14



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?

Dies ist die Praxis der letztendlichen oder ultimativen Wirklichkeit. Sie
tiihrt zu der Freiheit, die der Buddha «die unerschiitterliche Befreiung des
Herzens»8 genannt hat.

Am sinnvollsten und wirkungsvollsten ist es in beiden Aspekten der Wirk-
lichkeit unseres Seins zu praktizieren:

Wir verstehen die Funktionsweise des Geistes und lernen, sie wiklichkeits-
gemdfs und heilsam zu gestalten und wir erkennen die leere, nicht-ergreif-
bare Natur aller Dinge und Erfahrungen, wodurch Befreiung entsteht.

8 Buddha, Majjhima Nikaya 29, 7.
15



Fred von Allmen

Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

Paramitas

Zwei sehr interessante Praxis-Aspekte, die eher selten gelehrt werden sind
die beiden Paramitas Aditthana und Pranidhana, ‘Entschlusskraft’ und
‘Vision oder Wunschgebet’. Beide Eigenschaften konnen nicht eindeutig in
einem Begriff beschrieben werden. Paramitas sind heilsame Herzens- und
Geistesqualitdten, die wir durch unsere Praxis vervollkommnen konnen,
wie zum Beispiel Grofiziigigkeit (dana-paramita), Ethik (sila-paramita),
Geduld (khanti-paramita und Bemiihen (viriya-paramita)?.

In der Theravada-Tradition wird Adhitthana als Paramita aufgelistet. In
den Mahayana-Traditionen wird an diese Stelle Pranidhana gesetzt. Die
zwei sind nah verwandt, wenn auch nicht identisch. Der Unterschied
zwischen den beiden Kriéften ist nicht so wesentlich, was sie bewirken aber
schon.

Bei Adhitthana handelt es sich um einen Aspekt der spirituellen Praxis, der
von manchen Meditierenden oft unterschétzt, meist sogar tibersehen wird.

Pranidhana andererseits ist eine Art ‘Vision’ im Sinne von Leitbild oder
Zukunftsentwurf sowie Klarheit in Bezug auf die Richtung in der wir uns
in unserer Praxis bewegen.

Adhitthana ist die Ausrichtung auf die Werte und Ziele unserer Praxis, aber
auch die Entschlusskraft auf diesem Weg vorwérts zu gehen.

1 Weitere Paramitas sind Ethisches Verhalten (sila), Giite (metta), Meditation,
Sammlung (dhyana), Abkehr (nekkhamma), Wahrhaftigkeit (sacca), Geschickte
Mittel (upaya), Kréfte (bala), Gelassenheit (upekkha), Befreiende Weisheit (pafifia),
Erkenntnis, reines Gewahrsein (fiana, jfiana).

16



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

Beides sind also Paramitas, Vervollkommnung, nicht so sehr im Sinne von
etwas, das wir “perfektionieren’ miissen in uns, sondern mehr im Sinne
einer innewohnenden Qualitidt, die wir wiederentdecken und stirken
konnen.

Es heifst, der Buddha habe jede dieser Paramitas! wihrend hunderten von
Leben getibt. Was das tibersetzt fiir uns bedeuten konnte ist dies: Es han-
delt sich um zeitlose Eigenschaften, um Aspekte unserer innewohnenden
Buddhanatur, eben diese Qualitdten von Entschlusskraft und Ausrichtung.

Adhitthana - Entschlusskraft

Adhitthana, die Qualitdt von Entschlusskraft und auch von Hingabe kann
umschrieben werden als: ‘Die Fahigkeit des Herzens, eine eingeschlagene
Richtung durchzuziehen, die Werte, die uns teuer und wichtig sind,
hochzuhalten und unseren tiefsten Absichten und Zielen treu zu bleiben.’

Mein tibetischer Lehrer Geshe Rabten verbrachte viele Jahre mit Studium
und Praxis in einem grofien Kloster, in der Ndhe von Lhasa in Tibet. Er hatte
einen wunderbaren Lehrer und hochgeschitzten Guru, dessen Belehrun-
gen und Segen ihm aufierordentlich groflen Nutzen gebracht hatten.

Nach Jahren, verliefs dieser Lehrer das Kloster, um in seine Heimat-Region
im fernen Ost-Tibet zuriickzukehren und sich dort um sein Volk und seine

Leute zu kiimmern und sie im Dharma zu unterrichten.

Fiir Geshe Rabten wurde bald klar, dass er seinem Lehrer unbedingt
dorthin folgen wollte. Aber wie hinkommen? Er katte kein Geld, keine
Unterstiitzung und kaum rechte Schuhe fiir diesen dreimonatige Fuf3-
marsch! Trotzdem entschied er sich, zusammen mit einem Freund, die
Reise zu wagen.

Zu Fufs wanderten sie durch die unendlich weite, leere Wildnis von Tibet,
durch Hitze und Kilte, unterwegs um Essen bettelnd, von grimmig

17



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

scharfen Kloster-Hunden und von Tigern bedroht, bis sie schlieSlich nach
Monaten im Kloster des Lehrers ankamen.

Geshe Rabten hatte ein - und nur ein - Ziel im Leben: Sich auf beste Art
und Weise im Dharma zu tiben, um fiir viele von grofstmoglichem Nutzen
sein zu konnen. Dafiir war er bereit, alle Schwierigkeiten auf sich zu
nehmen. Genau dies ist die Kraft von Adhitthana, von Entschlusskraft und
Hingabe.?

Es gibt einen anderen aufiergewohnlichen Lehrer, den kennenzulernen ich
das Gliick hatte, als ich wahrend einigen Jahren im IMS in Massachusetts3
praktizierte. Sein Name war Taungpulu Sayadaw - ein Meister aus Burma,
ein inspirierender, alter Monch. Er war der zutiefst stillste Mensch, den ich
je angetroffen habe. Alleine seine Hinde zu beobachten, die Art wie sie
ruhten, vermittelten ein Gefiihl von tiefem Frieden.

Bereits in jungen Jahren hatte er die asketischen Geliibde der Waldmonche
auf sich genommen. Entschlossen, wach zu sein - und zu erwachen -
entschied er sich, sich nie hinzulegen. Er ging, stand oder safs. Aber er legte
sich nie wieder hin - wihrend Jahrzehnten?.

Das braucht Entschlusskraft und Hingabe an die Praxis des Erwachens! Es
ist die Kraft der Ausrichtung und des Entschlusses.

Dies sind eindriickliche Begebenheiten. Wir konnten sagen: ‘Sie geschahen
damals, vor Jahrzehnten irgendwo in Asien’. Tatsdchlich sind sie aber
genau so relevant fiir uns heute.

Adhitthana bedeutet, dass wir unsere ganze Energie in das legen, was wir
zutiefst wertschédtzen im Leben.

2 Sein Leben wird in Geshe Rabten, Ménch aus Tibet, Edition Rabten und in Fred
von Allmens Buddhas tausend Gesichter, Edition Steinrich, beschrieben.

3 IMS, Insight Meditation Society, Barre MA, USA, www.dharma.org

4 Es handelt sich dabei um eine der 13 asketischen Dhutanga-Regeln, welche
Monche zusitzlich befolgen konnen.

18



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

Das heifst, wir bringen Hingabe in unsere spirituelle Praxis oder in unsere
Arbeit, ins Sorgen um unsere Familie, unsere Kinder. Eine Hingabe, die
nicht mit Anhaftung verwechselt werden sollte.

In mancher Hinsicht ist es genau das, was wir im Retreat tun. Wir sind zum
Beispiel beim Korper und die Aufmerksamkeit wandert fort. Wir bringen
sie zuriick, sie lduft wieder davon, vielleicht hunderte, tausende von Malen
und trotzdem geben wir nicht auf. Wir ‘stehen immer wieder auf’ und
versuchen es von Neuem. Wie der beriihmte amerikanische American
Football-Star Vince Lombardi sagte:

“Worauf es ankommt ist nicht, ob du hinfillst.
Worauf es ankommt ist, dass du wieder aufstehst.”

Immer und immer wieder kommen wir achtsam zuriick zum Moment; zur
Bewegung des Korpers, zum Fuf3, der die Erde beriihrt, zur Hand, die den
Loffel oder die Tasse hilt, zu den Reaktionen des Geistes, zum Gerdusch
des Hustens oder zum Klang des Gongs.

Meditation, Retreat, verlangen viel Entschlusskraft und Hingabe, um
dranzubleiben, trotz des Aufs und Abs der Energie und dem Wechselbad
der Gefiihle, welche sich von Freude bis zu Langeweile, von Einsamkeit
und Gottverlassenheit bis zu Gefiihlen tiefer Verbundenheit wandeln
konnen.

Es ist unsere Ausrichtung und Hingabe, welche diesem Prozess grofsen
Wert verleiht. Wir entschliefien uns immer wieder von Neuem dazu, jeden
Tag, jeden Moment hier zu sein, hier zu sitzen, hier zu gehen, hier zu stehen,
inmitten alledem was kommt und geht, selbst dann, wenn es sinn- und
hoffnungslos erscheint. Der christliche Ménch Thomas Merton schrieb:

“ Gebet und Liebe werden zu jener Stunde gelernt,
in der das Gebet unmdoglich und das Herz zu Stein geworden ist.”

Entschlusskraft und Hingabe bedeuten aber nicht, dass wir zu kdampfen
und uns abzumiihen beginnen. Meditation ist nicht ein Kampf darum,

19



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

irgendwo hinzukommen, um die Dinge anders zu machen, als sie sind.
Vielmehr ist es ein standiger Entschluss, wirklich mit dem zu sein was ist.
Kontakt damit aufnehmen, es sich fiithlen zu lassen, es klar zu sehen, immer
und immer wieder - gerade jetzt.

Ein etwas weniger spektakuldrer, aber auch wichtige Aspekte der Praxis hat
ebenfalls mit Adhitthana zu tun. Es ist der Entschluss, sich an bestimmte
ethische Verhaltensrichtlinien zu halten:

- Ich bin entschlossen, nicht zu toten oder zu verletzen

- Ich bin entschlossen, nicht zu nehmen, was mir nicht gehort
- Ich bin entschlossen, nicht zu liigen, ehrlich zu sein

- Ich bin entschlossen, kein Leid durch sexuelles Missverhalten zu

verursachen

- Ich bin entschlossen, Missbrauch von Drogen und Alkohol zu vermeiden

Wenn wir uns auf solche Art entschliefSen, ist das anders, als wenn wir
denken: “Ja, okay, ich werde mir Miihe geben... wenn’s irgendwie geht....”

Die Entschlusskraft setzt klare Grenzen fiir unser Tun, in Bereichen in
denen sonst vielleicht unheilsame, leidschaffende Gewohnheiten iiber-
handnehmen kénnten. Wir sind beschiitzt vor uns selbst und machen uns
vertrauenswiirdig fiir andere.

Dies ist auch hilfreich, wenn es darum geht, zu beschlieflen, im Alltag
regelmaflig zu meditieren oder wiahrend den nédchsten vier Wochen Metta,
Karuna oder Mudita zu praktizieren.

Mit einem klaren Beschluss tun wir es sodann nicht nur fiir zwei oder drei
Wochen, sondern eben fiir vier. Oder vielleicht beschliefsen wir, wiahrend
den ndchsten zwei Monaten immer zu geben, wenn wir um etwas gebeten
werden - und tun dies dann auch.

Auch in Bezug auf rechtes Bemiihen in unserer Praxis, sei es in der Medi-
tation, im Retreat oder im Alltag, ist Adhitthana, Entschlusskraft, von

20



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

grofier Bedeutung. Hier ein Text {iber Valmiki, aus einer Legende der
Hindus tiber den Schopfer des Ramayanas 5, der in alten Zeiten gelebt
haben soll. Es ist ein archetypischer Ausdruck von enthusiastischem
Bemiihen, Ausdauer und Entschlusskraft:

“ Als junger Mann durchsuchte Valmiki die Welt nach echter, offener
Freundschaft, nach Glick und nach Hoffnung. Als er nichts davon fand,
zog er alleine in den tiefsten Wald, wo kein Mensch lebte, an eine Stelle wo
der Tamassa-Fluss in den Ganges fliefst. Dort safs er in der Meditation
wiahrend Jahren, ohne sich zu regen, so still, dass weiffe Ameisen einen
Hiigel tiber ihn bauten. Dort safs Valmiki im Ameisenhtigel - wahrend
tausenden von Jahren ohne sich zu rithren - und blickte einzig mit seinen
Augen hinaus und versuchte die Wahrheit zu finden, seine Hande gefaltet,

seinen Geist versunken in Kontemplation.”

Eindruicklich? Das ist Entschlusskraft! Wir denken fiinfzig Minuten still da
zu sitzen sei lang.
Im Zusammenhang mit der Praxis von ruhevollem Verweilen und
Sammlung (samatha) kann Adhitthana angewendet werden, um gewisse
Geistesfaktoren oder Versenkungszustidnde aufzurufen.
Es geht vor allem um die sog. Versenkungsfaktoren ¢, Eigenschaften des
Geistes, die Teil tiefer Sammlung und Versenkung sind. Man tibt sich darin,
den jeweiligen Geistesfaktor aufzurufen:
“Moge freudiges Interesse (piti) entstehen” oder “Moge Eins
Gerichtetheit (ekaggata) entstehen” oder “Moge tiefe Ruhe (passaddhi)
entstehen.”

5 Das Ramayana ist nach dem Mahabharata das zweite indische Nationalepos. Als
Autor der dltesten und bekanntesten Version ist Valmiki verbtirgt - zwischen dem
4. Jahrh. v.Chr. und dem 2. Jahrh. n.Chr.
¢ Jhanangas: Angewandte Aufmerksamkeit (vitakka), Anhaltende Aufmerk-
samkeit (vicara), Faszination, Entziicken, Freude (piti), Gliickseligkeit (sukha),
Einsgerichtetheit (ekaggata).

21



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

Wenn wir diese Faktoren und Zustdnde gentigend getibt haben, treten sie
ein, wenn sie aufgerufen werden.

Die gleiche Methode kann angewandt werden, um Versenkungsstufen zu
erreichen. “Moge die erste Jhana auftreten.” Ganz offensichtlich miissen wir
jeweils an einem Punkt sein, wo der Aufruf, die Absicht, realistisch ist.
Sonst ist es nur Wunschdenken.

Pranidhana - Vision und Wunschgebet

Zuflucht nehmen in Buddha, Dharma und Sangha, wenn richtig ver-
standen, ist nicht ein religioses Glaubensbekenntnis, sondern eine Kldarung
von Richtung und Ziel in unserem Leben.

- Wir richten uns auf Buddha d.h. auf Erwachen, Weisheit und Mitgefiihl
aus.

- Wir nehmen Dharma als unsere Zuflucht: die Wirklichkeit, hier und jetzt,
s0 wie sie tatsdchlich ist und die Praxis der Erkenntnis und der Giite.

- Wir lassen uns von verwirklichten Menschen aus Vergangenheit und
Gegenwart inspirieren: Zuflucht in Sangha.

Wir entschliefSen uns dazu, diese Werte und Qualitdten anzustreben, anstatt
in Tauschung, Verlangen und Abneigung zu verharren. Wir entschliefSen
uns fur eine positive, inspirierende Vision des Lebens! Deshalb machen wir
Zufluchtnahme zu unserer Praxis und setzen uns mit der Frage ausein-
ander, was es ist, das im Leben vertrauenswiirdig und erstrebenswert ist,
um sich dann darauf auszurichten. Das ist eine Form von Pranidhana.

In der tibetischen Tradition spricht man von drei wichtigen Teilen der
spirituellen Praxis. Wenn wir uns in allen drei Teilen tiben, ist die Praxis
komplett. Wenn auch nur ein Teil davon fehlt, ist sie unvollstandig.

Es handelt sich erstens um die altruistische Motivation, zum Wohle aller zu
praktizieren und zu leben. Das ist das Gute am Anfang. Das Zweite ist die

Meditation oder die Praxis in der wir uns den Tag hindurch tiben. Das ist
22



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

das Gute in der Mitte. Drittens geht es um die Widmung am Schluss der
Meditationsperiode und am Ende eines jeden Tages.

Wir widmen alle guten Verdienste, alle heilsamen Handlungen und
positiven Energien die wir erschaffen haben, dem vollstindigen Erwachen
zum Wohle aller Lebewesen. Das ist das Gute am Schluss.

Wenn wir zum Beispiel am Anfang des Tages, der Meditationssitzung oder
einer Unternehmung die Motivation des grofien Mitgefiihls von Bodhicitta
erzeugen, ist diese Praxis eine Form von Pranidhana.

Das Gute am Anfang, d. h. die Motivation von Bodhicitta zu erzeugen,
bedeutet, dass wir uns immer wieder dafiir entscheiden, nicht nur zu
praktizieren, weil es uns selber guttut, sondern es zum Wohlergehen aller
zu tun. Es ist der Entschluss, bis zum vollstindigen Erwachen zu praktizie-
ren, um fur moglichst viele von moglichst grofSem Nutzen zu sein, egal wie
lange es dazu braucht. Eine fantastische Vision unserer Praxis.

Eine solche Vision schafft auch eine starke, ja machtvolle Grundlage fiir
Stetigkeit und Ausdauer.Es geht hier um ein Lebenswerk. Vielleicht ja sogar
um das Werk unzihliger Leben.

Pranidhana gibt uns die weite Perspektive und den langen Atem. Einen
Vers von Shantideva der genau das ausdrtickt, hat der Dalai Lama als den
bedeutungsvollsten in seinem Leben auserkoren:

“ So lange das All dauert,
So lange wie die Welt existiert,
Moaoge ich hier bleiben und helfen

Das Leid aller Wesen zu lindern und zu beenden.”

Eine gewaltige Perspektive. Wir konnen Bodhicitta zu unserer Motivation
und Praxis machen. Jeden Morgen, jeden Tag, zu Beginn jeder Meditation.

23



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

Auch die Widmung am Ende ist bedeutsam. Wir rechnen nicht zusammen,
wieviel wir diesmal durchs Praktizieren fiir uns selbst erreicht haben,
sondern schenken gleich alles Heilsame weiter.

Hier ein traditioneller, etwas materialistische Vergleich. Wenn wir heil-
sames Karma schaffen, brauchen wir dieses normalerweise auch wieder auf
- ndmlich als angenehme Erfahrungen in diesem Leben oder als
Wiedergeburt in gliickvollen Bereichen, wie beim Geld, das wir auf die
Bank bringen, um uns spéter etwas Schones damit zu kaufen.

Im Gegensatz dazu bedeutet die Widmung, dass wir das gute Karma, die
geschaffenen positiven Energien, mit einer Etikette versehen: “Nicht zum
sofortigen Gebrauch bestimmt! Darf nur zum Zweck des vollstindigen
Erwachens verwendet werden!”

Dies damit alle etwas davon haben, nicht nur wir selbst. Wir eroffnen ein
unpersonliches Bankkonto oder einen gemeinniitzigen Verein. Wir bezah-
len unsere ‘Verdienste’ in eine Stiftung ein. So kénnen diese nur fiir den
festgelegten, gemeinniitzigen Stiftungszweck verwendet werden.

Es sind die Stiarke und die Klarheit von beiden, Adhitthana und Prani-
dhana, welche diesem Entscheid, dieser ‘Verftigung’ Macht verleihen.

Wir bringen ein visiondres, fast prophetisches Element in unsere Praxis
"‘Moge es so sein!’. Wie vor drei Aonen, als der Buddha, damals unter dem
Namen Sumedha, in einem seiner fritheren Leben dem Buddha-
Dipamkara’ begegnet sein soll. Er war zu jener Zeit ein verwirklichter Asket
und Yogi und hatte unter Dipamkara schon die Bodhisattva-Geliibde
genommen: ‘Moge ich Buddha werden, zum Wohle aller Lebewesen!” Das
ist beides, Entschluss und auch Vision und Wunschgebet.

7 Dipamkara war gemaf} der buddhistischen Uberlieferung ein Buddha, der, wie
beispielsweise auch die Buddhas Kashyapa_und Kanakamuni, vor dem Erschei-
nen des vierten Buddhas dieses Aons, Shakyamuni, dem Buddha unseres Zeit-
alters, als vorzeitiger Buddha gewirkt hat. Die Lebenszeit des Dipamkara ldsst sich

24


https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Kassapa_(Buddha)&action=edit&redlink=1

Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

ungefdhr auf das 3./4. Jahrtausend v. Chr. vermuten und soll 1000 Jahre gedauert
haben.

Es heifit, dass Sumedha bei seiner Begegnung mit Dipamkara-Buddha,
durch dessen Erscheinung und Wiirde so tief beeindruckt war, dass er sich
an einer schlammigen Stelle auf den Weg legte, damit der Dipankara-
Buddha den Fuf$ auf ihn setzen konnte und seine Fiifie nicht beschmutzen
musste. Aber Dipankara-Buddha hielt inne und sprach:

“Dass niemand seinen Fuf$ auf diesen Mann setze! Er wird im n&chsten
glucklichen Zeitalter, in soundso vielen Jahrtausenden als Buddha mit
Namen Shakyamuni® die vollstandige Erleuchtung erlangen und fiir
zahllose Lebewesen wihrend Jahrtausenden von unschitzbarem Nutzen
sein.”

Genauso war es dann auch. Die visiondre und prophetische Kraft von
Pranidhana, mit klarer Absicht und Entschlossenheit, hat eine grofie Kraft.
Wir konnen dieses Vorgehen zu einem Teil unserer Praxis machen.

Das Prinzip des Wunschgebets ist iiberall anwendbar, zum Beispiel als
Aufruf: “Moge dieses Meditationszentrum erblithen und mégen unzahlige
Menschen hier Weisheit und innere Freiheit finden!”

Und dann unternehmen wir alles Notwendige, um dieses Wunschgebet
Wirklichkeit werden zu lassen.

In manchen Traditionen werden die sogenannten vier unbegrenzten
Wiinsche zu verschiedensten Anldssen rezitiert. Es sind die guten
Wiinsche, die den vier sog. Brahmaviharas entsprechen, den Herzensquali-
tiaten von liebevoller Giite (metta), von Mitgefiihl (karuna), von Mitfreude
(mudita) und von heiterer Gelassenheit (upekkha). Sie lauten:

- Mogen alle Lebewesen Gliick erlangen und die Ursache des Gliicks
(liebevolle Giite, metta).

8 Der Weise aus dem Geschlecht der Shakya.
25



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

- Moge alle Lebewesen frei sein von Leiden und von den Ursachen des
Leidens (Mitgefiihl, karuna).

- Mogen alle Lebewesen nie mehr getrennt sein vom hochsten Gliick, das
ohne Leiden ist (Mitfreude, mudita).

- Mogen alle Lebewesen weder aneinander anhaften noch einander hassen
und in unerschiitterlicher, heiterer Gelassenheit ruhen. (Gelassenheit,
upekkha).

Dies sind zwar ‘nur’ gute Wiinsche. Die Idee ist aber, dass wir sie mehr und
mehr verinnerlichen, sie zu unserem Credo machen, so dass sie zu-
nehmend unser Handeln motivieren. Interessant ist, sie auch im Alltag
anzuwenden. Auch dort geht’s natiirlich nur dann, wenn wir mit diesen
Geistes- und Herzensqualitdten bereits bekannt sind.

Wenn wir zum Beispiel mit der inneren Haltung von Metta wohlvertraut
sind, konnen wir zu uns sagen: “‘Moge liebevolle Gtite in mir entstehen’ -
und dann entsteht sie tatsdchlich. Oder wir brauchen den Metta-Satz:
“Mogest du gliicklich sein” und die uns aus der formalen Meditation
vertraute Haltung entsteht.

Spielt damit! Wir konnen mehr erreichen als wir uns je zugetraut hétten!
Wir haben mehr Macht als wir glauben - im Guten wie im Schlechten. Wir
miissen uns immer wieder fiir die hilfreichen Krifte entscheiden, sie auf-
rufen und dann mit Leben fiillen. Dann ist letztlich alles moglich. Sogar
Buddhaschaft zum Wohle aller Lebewesen.

Zum Abschluss das Bodhisattva Geliibde, Entschluss, Wunsch und Inspi-
ration der Bodhisattvas:

“ Die Lebewesen sind zahllos; ich werde helfen, sie zu befreien.
Die inneren Konflikte sind endlos, ich werde sie beenden.

Die moglichen Erkenntnisse sind unermesslich,
ich werde sie verwirklichen.

26



Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

Der Weg der Buddhas ist vollkommen,
ich werde ihn bis zum Ende gehen.”

27



Fred von Allmen

Von den fiinf Daseinsgruppen des
Anhaftens zu den fiinf Buddha-Weisheiten

Die fiinf Khandha/Skandha

Belehrungen vom Winter 2006 in Beatenberg, Fred von

Allmen fiir die Berner Dhamma-Studiengruppe
(Uberarbeitet)

Wir beginnen mit einer kurzen Meditation tiber die Zuflucht:

e Wir richten uns innerlich aus und erinnern uns an das, was
wesentlich ist, in dem was wir hier tun.

e Wir richten uns aus auf das Erwachen und die Qualititen von
Buddha.

e Auf alles was uns hilft, das Dasein zu verstehen und uns von den
Kilesa zu befreien, Dhamma.

e Auf Zuflucht zu denen die vor uns diesen Weg gegangen sind und
Zuflucht in alle von uns, die sich gegenseitig auf dem Weg
unterstiitzen, Sangha.

Wir kénnen auch unsere Motivation kliren:

Wir lernen und praktizieren nicht einfach als Hobby, aus Selbstinteresse,
sondern damit wir das, was wir hier lernen auch in einer Art und Weise an-
wenden konnen, die nicht nur fiir uns selbst, sondern fiir viele hilfreich und
befreiend ist.

Die Frage 'Wer bin ich?' bringt uns zum heutigen Thema: Die fiinf Skandha
(sanskrit) oder fiinf Khandha (pali).

Ubersetzt wird Skandha oft als Aggregat oder Aspekt, was nicht gerade
schon ist. Ich werde hier den Begriff 'Daseinsgruppen' oder einfach
'Khandhas' verwenden. Eigentlich bedeutet es 'Haufen'. Es sind also die
tfinf Haufen. Und da es sich ja eigentlich um Upadana Khandha/

28



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Upashthana Skandha handelt, miisste es die fiinf 'Haufen des Anhaftens'
heifsen.
Jemand hat sie als die fiinf 'Greifhaufen' tibersetzt. Auch nicht sehr schon,

aber es macht sogleich klar, was letztlich das Wesentliche ist bei den
Belehrungen tiber die ftinf Khandhas.

Ich werde hier vor allem den Begriff 'Khandha' verwenden, weil die Ver-
wendung des Wortes Daseinsgruppen' zu umstandlich ist.

Ein Nachteil dieser Sprechweise ist aber die uns innewohnende Tendenz zu
denken, es handle sich um fiinf Dinge (eben fiinf Khandhas). In Wirk-
lichkeit handelt es sich aber um fiinf verschiedene dynamische, aus zahl-
losen Aspekten und Bedingungen bestehende Prozesse. Da wire das Wort
Daseins-Gruppen etwas treffender, weil es zumindest klar macht, dass
jedes Khandha eine ganze Anzahl von Elementen einschlief3t.

Es ist also sicher sinnvoll, dies im Auge zu behalten, wenn wir von 'Khan-
dhas' horen oder dartiber sprechen.

Bei diesem Lehrmodell geht es um die Frage was wir sind, wer wir sind. Es
ist eine Beschreibung der Lebewesen und der Art, wie diese an sich selbst
anhaften und dadurch fiir sich Leiden schaffen.

Das Modell der Khandha beschreibt zuerst einmal die Funktionsweise eines
Lebewesens - und genau das wird uns hier vor allem beschéftigen. Es ist
eine komplette Beschreibung des Menschen und davon wie er funktioniert,
welche in Bezug auf die Praxis der Befreiung relevant ist.

Diesen Punkt finde ich wichtig, denn oft wird ja die buddhistische Sicht-
weise mit Modellen der Psychotherapie oder mit wissenschaftlichen Zu-
gangen verglichen. Auch dies sind hilfreiche Modelle, aber in Bezug auf
andere Zwecke und Ziele.

Wenn es beispielsweise um die Frage von korperlicher oder geistiger
Krankheit und entsprechender Therapie geht, dann ist das vorliegende

29



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Modell wahrscheinlich nicht besonders hilfreich. Auch vom Gesichtspunkt
der Gehirnforschung wiirde man wohl alles anders darstellen. Dort bleibt
zum Beispiel sogar die Frage offen, ob es auflerhalb von Materie tiberhaupt
Bewusstsein gibt (eine lange Diskussion, bei der wir zu keinem Schluss

kommen konnten).

Was das Modell der ftinf Khandhas ebenfalls aufzeigt - und das ist viel-
leicht sogar der wesentlichste Aspekt: es zeigt letztlich direkt 'Nicht-Selbst'
(anatta/anatman), 'Ichlosigkeit', die Leerheit von Selbstexistenz auf - und
damit die Moglichkeit einer tiefen, transformierenden Befreiung.

Ich mochte nun diese fiinf Daseinsgruppen einzeln durchgehen.

Rupa Khandha bezieht sich auf den Korper, aber auch auf Materie. Es
handelt sich also nicht nur um Korperlichkeit, sondern um alles was
Materie ist, also auch um die Objekte der funf Sinne.

Das nidchste ist Vedana, Gefiihlstonung oder wie immer wir dies {iber-
setzen wollen. Als drittes haben wir die Wahrnehmungsprozesse, bzw.
Unterscheidungsvermogen (safifia/samjfia), dann die Bildekrifte (san-
khara/ samskara) und als fiinftes Bewusstsein (vififiana/vijiana).

Diese fiinf beschreiben alles, was wir sind. Es gibt nichts, das wir auch noch
sind, das nicht in dieser Beschreibung berticksichtigt wurde.

Das ist eine wichtige Grundaussage, die wir immer im Kopf behalten
miissen, damit sich nicht die Vorstellung einschleicht, die funf seien das,
was wir 'haben', im Sinne von 'Ich habe fiinf Khandhas'.

- Wir konnen uns einen Moment Zeit nehmen und versuchen, das Rupa-
Khandha zu erkennen.

Gar nicht so einfach. Wenn wir mal hin sptiren, zur Hand, zur Bertihrung
... Ist es tatsdchlich Rupa, das man sptirt oder ist es Bewusstsein, (welches
bewusst ist, das man spiirt) oder ist es Vedana, die rezeptive Gefiihls-

30



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

tonung? Oder ist es die wahrnehmende Unterscheidung? Nicht so einfach,
oder? Und doch ist eindeutig etwas Materielles vorhanden, als ein Aspekt
dieser Erfahrung.

- Wenn wir die Aufmerksamkeit an der gleichen Stelle halten, konnen wir
schauen, ob wir den Vedana-Aspekt dieser Rupa-Erfahrung wahrnehmen

konnen.

Je nachdem wo die Aufmerksamkeit weilt, fiihlt es sich ein wenig ange-
nehm an, oder recht neutral, oder unangenehm. Dabei ist es immer die-
selbe Erfahrung und Vedana ist nur ein anderer Aspekt davon, ein ande-
res Skandha, dem wir die Aufmerksamkeit schenken.

- Dass tiberhaupt eine Erfahrung da ist, heifst, dass ein Wahrnehmungs-
prozess, ein Unterscheidungsprozess involviert ist - sonst.... (ich weifs

nicht einmal, was sonst wire).

Dieses dritte Khandha ist vielleicht am schwierigsten zu erkennen, weil es
die Wahrnehmung selber ist.

- Ein weiterer Teil dieser Erfahrung sind die Geistesfaktoren: Vielleicht
sind wir 'prasent und ganz ruhig', oder '‘prasent und zerstreut' oder wir sind
'gar nicht prasent', aber sind dafiir liebevoll' oder wir finden das alles ein
bisschen doof und sind somit 'aversiv prédsent', vielleicht sind wir 'miide
und schldfrig' oder aber 'hellwach' - oder es 'interessiert' uns oder
Tangweilt' uns.

All das passiert gleichzeitig, nicht zusitzlich oder auflerhalb dieser Rupa-
Erfahrung. Es ist das Sankhara-Khandha, das vierte.

- Gleichzeitig ist da auch etwas, das 'weiss'. Damit ist nicht der Wahrneh-
mungsprozess gemeint, sondern etwas, das die Fahigkeit hat 'bewusst' zu
sein (im Gegensatz zu Steinen, oder Baumen oder Schnee).

Es ist das fiinfte Khandha, Bewusstsein, falls man es so tibersetzten will,
wobei dieser deutsche Begriff wohl nicht ganz genau auf Vififiana zutrifft.

31



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Im theoretischen Modell ist es ganz einfach so zu reden, als seien da funf
verschiedene Daseinsgruppen am Werk. Sobald man aber direkt hin-
schaut, ist es ziemlich schwierig zu sagen: hier ist dies und hier ist jenes.
Weil die Khandhas eben untrennbar zusammen auftreten (wie z. B. das Blau
meines Pullovers und die Struktur seines Baumwollstoffes), wird es
sichtbar, dass das Ganze ein dynamischer Prozess ist, in dem alles in kom-
plexer Abhéngigkeit zusammenspielt, und zwar nicht nur als Ursache und
Wirkung sondern auch 'zusammen-entstehend' (co-arising) und 'koexis-
tierend' (co-existent).

Rupa-Khandha, die Daseinsgruppe der Korperlichkeit / Materie

Rupa ist also alles Materielle, Nicht-Geist und hier eben ganz spezifisch der
Korper. Der Korper bis zur Haut? Oder von wo bis wo genau?

Zu Rupa gehoren zum Beispiel auch die fiinf Sinnesorgane, also was immer
im Ohr ist, das hort, im Auge, was sieht, in der Zunge, was schmeckt, in der
Nase, was riecht, im Korper, was empfindet. Die Organe gehoren dazu,
aber auch die Objekte, denn auch die sind materiell.

Wenn ich da herumblicke, sehe ich eine ganze Anzahl von Farben und
Formen, von Licht, Schatten und Konturen. Auch das ist Rupa.

Nicht das Ding oder die Person, welche ich sehe, sondern einfach die
Formen selber. Ich sehe ja noch nicht Menschen oder bestimmte Dinge,
sondern nur erst Formen. Dies ist Rupa.

Das wahrnehmen von Menschen ist schon wieder komplexer, denn da
passieren schon wieder komplizierte Abldufe, bis ich dann 'Marianne'
erkenne, oder 'Franziska'.

(Antwort auf Frage) Die 'Orange' ist nicht eigentlich Rupa. Rupa ist zum
Beispiel dieser stifisaure Geschmack. Und wenn man hinschaut, ist Rupa
auch nicht die Orange, sondern es ist (das Auge und) diese orangefarbene

32



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

runde Form mit Poren. Wenn man an ihr riecht, dann ist Rupa dieser
sduerliche Geruch (und die Nase). Wenn man sie in die Finger nimmt, dann
ist Rupa wiederum nicht die 'Orange', sondern diese Druck-empfindungen.
Und wenn man sie isst, ist es dieser stifssaure Geschmack (und die Zunge).

Es ist eigentlich nur 'Orange', wenn man dartiber nachdenkt oder dartiber
spricht, das heifdt es ist ein Konzept. Aber wenn man sie sucht, findet man
sie nie. Und doch kann man sie essen!

Also wieder ein Hinweis zu dem zweiten Aspekt, fiir welchen die Lehre der
Khandhas so unterstiitzend sein kann: die Leerheit von Selbstexistenz. Man
kann hier sehen, wie wir in einer versachlichten, verdingten (Schein) Welt
leben, die wir fiir selbstverstindlich nehmen, die man aber, wenn man
ndher hinschaut, gar nicht finden kann.

Und obschon wir nie etwas finden, welches 'die Orange' ist, ist es doch
korrekt, dieser 'Erfahrung' mit der orangen Farbe und dem unverwech-
selbaren stifssauren Geschmack 'Orange' zu sagen.

All das sagt etwas aus tiber die Wirklichkeit. Es ist nicht einfach Spitzfin-
digkeit. Wenn 'Orange' in Tat und Wahrheit unauffindbar ist, kann das
Anhaften daran fast nicht anders als problematisch sein! Es schafft Leiden.

Rupa endet also nicht bei der Haut. Vielmehr ist es das ganze Form-
Universum, soweit es Teil unserer Erfahrung ist. Ob es tiberhaupt dort
draufsen ein Form-Universum gibt, ist tibrigens auch fraglich, denn aufier
diesem Druck an den Fingern, der orangen Farbe, dem siifssauren Ge-
schmack und dem leicht bitteren Geruch wissen wir eigentlich nichts
dartiber.

Wir haben also gar keinen Beweis, dass dort draufien tatsdchlich 'etwas'
existiert. Wir nehmen es einfach an, und wir kdnnen es einander besti-
tigen. Wenn ich euch sage: 'Dort hinten sind noch zwei Orangen' und ihr

findet dort tatsdchlich zwei solche, dann konnen wir dies als Hinweis
33



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

darauf nehmen, dass es tatsdchlich eine Art von gemeinsamer Welt gibt,
aber ob die 'dort draufien' sind oder wo, kann man so sicher nicht sagen. In
manchen buddhistischen Sichtweisen ist man davon tiberzeugt, dass 'alles
Geist' ist.

Die Vier Elemente

Rupa hat vier Elemente. Dies ist eine etwas altertiimliche Vorstellung, die
aber fiir die Praxis ganz relevant sein kann.

- Da ist das Erd-Element, womit das gemeint ist, was fest ist, was Ausdeh-
nung hat oder Raum einnimmt. Dabei ist es aber nicht Erde oder Boden
oder Holz, Stein und Fels, sondern das, was - in der direkten Erfahrung -
fest ist, weich ist, Raum einnimmt.

- Als zweites ist da das Feuer- oder Hitze-Element. Es ist die Erfahrung von
Hitze, Warme oder Kilte. Im Visuddhimagga wird es in vier Aspek-ten
beschrieben; als das Erhitzende, das Verzehrende, das Durchglithende und
das Verdauende. Genauere Angaben findet ihr im besagten Text.

- Das Wasserelement. Es ist die Kraft der Kohision, dessen was zusam-
menhilt. Wenn man einen Wassertropfen betrachtet, erkennt man die
Spannung der Oberfldche, die ihn zusammenhdlt. Darum heifit es auch,
man konne das Wasser-Element durch nicht Empfindung wahrnehmen,
eben weil es genau das ist, was verbindet.

Es gibt aber auch Erkldrungen die dieses Element als das Fluissige bezeich-
nen, welches man als Flieflen sptire. Man kann es auch so sehen. Andere
sagen, dass das, was man beim Fliefien sptirt nicht das Wasser-, sondern
das Erd- und das Wind-Element ist.

- Das vierte ist das Wind-Element. Es ist Bewegung. Es heifst auch es sei
stiitzend, also das, was es braucht, damit wir aufrecht sitzen oder damit wir

aufstehen konnen. Im Korper sind es sieben Winde, die erwdhnt werden:
34



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

1. Die aufsteigenden Winde, das was Erbrechen oder Schlucken und
dhnliches bewirkt, es sind 2. die absteigenden Winde, welche Stuhlgang
und Urinieren und dhnliches bewirken, dann gibt es 3. die Winde des
Magens (was immer das ist), und 4. die Winde des Darmes, es gibt 5. die
alle Glieder durchstromenden Winde, die bewirken, dass wir den Arm
beugen und strecken und all die Bewegungen des Korpers und der Glieder

ausfiihren konnen, und letztlich ist es 6. die Ein- und Ausatmung.
(Nr.7 hab ich nicht gecheckt)

Das Wind-Element ist in den tantrischen Praxiszugdngen sehr wichtig als
Prana (lung). In der tantrischen Praxis werden die Funktionen des Wind-
elementes im Zusammenhang mit der Erkenntnis verwendet, dass Bewe-
gungen und Zustdnde des Geistes und die Energien des subtilen Korpers
s0 nah miteinander verbunden sind, dass man nicht nur am Geist arbeiten
kann (wie wir es im 'Sutra-Zugang' tun), sondern dass man genau so gut
auch an den Energien des subtilen Kérpers arbeiten kann.

Diese konnen in solcher Art und Weise gelenkt werden, dass sie die Geis-
teszustinde beeinflussen, wobei dies den Fortschritt auf dem Pfad stark
beschleunigen kann. Dieser Sachverhalt wird in manchen Tantras genutzt.
Es ist eines der Kernprinzipien der sog. 'hohen Tantras' (anutarayogat-
antra).

Drei oder, je nachdem, vier Elemente konnen also direkt wahrgenommen
werden. Das ist bedeutsam, denn wenn wir korperausgerichtetes Vipas-
sana machen, sind es diese Aspekte, die wir direkt wahrnehmen.

Also Festes, Hartes, Weiches, Warmes, Kaltes, Bewegendes, Vibrierendes.

Es ist genau auf diesen Elementen, auf denen die achtsame Wahrnehmung
ruht: Es sind die tatsdchlichen Objekte der 'Achtsamkeit des Korpers'
(kayanupassana).

35



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Wenn wir in einem vipassana-typischen Zugang Atembetrachtung (an-
apana) iiben, dann stellen wir uns den Atem nicht vor, sondern sind mit
den Empfindungen in unmittelbarem Kontakt: Bewegung, zunehmender
Druck, abnehmender Druck etc.

Wer mit Sayadaw U Pandita oder anderen Sayadaws praktiziert, weifs, dass
sie im 'Reporting' fast nur an dieser Ebene interessiert sind, (solang's um
korperliche Erfahrung geht). Der Grund hierfiir ist, dass man direkt und
unmittelbar den Wandel (anicca) wahrnehmen mochte.

Dies ist langst nicht in allen buddhistischen Zugéngen Voraussetzung,
sondern sehr spezifisch fiir die burmesischen Traditionen 'U Ba Khin' und
'Mahasi', in denen der Prozess der Stufen der Erkenntnis tiber das ganz
nahe und direkte Sehen von 'Entstehen und Vergehen' lduft.

In vielen tibetischen, chinesischen oder japanischen Zugdngen ist dies nicht
die Art und Weise, ist dies nicht das Tor, das man durchschreiten muss, um
befreiende Erkenntnis zu erlangen.

Die 'Analyse der vier Elemente' findet man zum Beispiel im Visudd-
himagga, aber auch anderswo, als eines der vierzig Sammlungsobjekte oder
Samatha-Objekte, die im Theravada aufgelistet werden. (Es gibt ein
Visuddhimagga im Jana Verlag, dem Verlag von Ayya Khema. Es gibt auch
eine alte Version, die von Nyanatiloka Mahathera tibersetzt wurde.)

Ich mochte ein Gleichnis lesen, welches zeigt, wie unsere Konzepte und
Vorstellungen schwinden, sobald wir die Dinge analytisch betrachten.
Wenn aber Konzepte und Vorstellungen ernsthaft schwinden, dann ver-
schwindet auch das Anhaften, weil man nicht mehr findet, woran man
angehaftet hat und nichts Fassbares mehr auffindbar ist.

Das erkldrt auch warum die Analyse dieser Elemente letztlich hilfreich sein
kann, vorausgesetzt, dass sie nicht intellektuell bleibt, sondern zur un-
mittelbar erfahrenen Analyse wird.

36



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Zitat mit Kommentar von ???: Im groflen Sutta von den vier Grundlagen
der Achtsamkeit wird die Ubung der Analyse der Elemente kurz beschrie-
ben, 'fiir eine Ubende, die Scharfsinn besitzt' - und zwar in den Worten:

"Gleich wie (ihr Monche) ein geschickter Rinderschldchter oder dessen
Gehilfe, nachdem er eine Kuh geschlachtet und in Stticke zerlegt hat, am
Treffpunkt von vier Straflen dasitzt, so auch (ihr Monche), zerlegt der
Monch da diesen Korper, in welcher Lage und Richtung er sich auch
befindet, in seine vier Elemente.

Dieser Korper besteht aus dem Erdelement (pathavi dhatu), dem Wasser-
element (apo dhatu), dem Feuerelement (tejo dhatu) und dem Windele-
ment (vayo dhatu).

Der Sinn dieser Worte ist dabei folgender: Gleich wie ein geschickter
Rinderschlédchter oder dessen fiir Kost und Lohnung arbeitender Gehilfe,
nachdem er eine Kuh geschlachtet und in einzelne Stiicke zerlegt hat, an
einer Straflenkreuzung, das heifit im Mittelpunkt der nach den vier
Richtungen laufenden Strafien, niedersitzt, genauso zerlegt der Monch den
Korper in seine Elemente, in welcher, durch eine der vier Kérperpositionen
bedingte Lage und in welcher, durch seine darin beharrende, darin
bedingte Richtung er sich auch befindet.

Was besagt das? Dem Rinderschlidchter, der die Kuh grofizieht, sie zum
Schlachthofe fiihrt, anbindet, hinstellt, schlachtet und die geschlachtete tote
Kuh erblickt, kommt die Vorstellung 'Kuh' solange nicht zum Schwinden,
als er die Kuh nicht aufgeschnitten und in Stiicke zerlegt hat. Sobald er aber
die Kuh zerlegt hat und dort niedersitzt, verschwindet ihm die Vorstellung
'Kuh' und die Vorstellung 'Fleisch' tritt ein.

Und nicht, denkt er, 'eine Kuh verkaufe ich', oder 'eine Kuh kaufen diese'.

Genau so waren in dem Monch friiher, als er noch ein torichter Weltling
war, sei es als Laie oder Hausloser, die Begriffe 'Wesen' oder 'Mann' oder
'Individuum' solange nicht geschwunden, solange er eben diesen Kérper in

37



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

welcher Lage oder Richtung er sich auch befand, nicht in seine Teile zerlegte
und Element fiir Element betrachtet hatte.

Sobald er aber den Korper in seine Elemente zerlegt hatte, schwand ihm die
Vorstellung 'Wesen' oder 'Mann' oder 'Individuum' und der Geist festigte
sich in der Betrachtung der Elemente. Darum sagt der Erhabene, 'gleich wie

" u

ihr Moénche ein geschickter Rinderschlédchter .. usw., usw."...”.

Eigentlich ist diese Lehrrede tiber die vier Elemente von Rupa eine
Meditation tiber Anatta und tiber 'Leerheit' (sunnata).

Was ich so interessant finde, ist zu sehen, wie wir stindig Konzepte
machen, wie beim Beispiel von 'Orange": Es ist ein Konzept, das fiir uns
'absolute' Wirklichkeit hat. Wir glauben ndmlich, dass die Analyse von
'Orange' von vorhin, als wir dachten 'Orange' sei nicht auffindbar, eigent-
lich nur eine (buddhistische) Spielerei sei. Dabei IST sie wirklich nicht
auffindbar. (Das Gleiche gilt fiir 'Ich’', 'Fred', usw.)

Einwand: 'Es ist die Kombination dieser Phanomene, ja. Aber es ist!'

Antwort: Siehst du, wir beginnen sofort zu erkldren 'was es ist' und dass es
'trotzdem wirklich ist'. Aber im Grunde genommen IST es NICHT auf-
findbar!

Genau das wird auch bei den Kontemplationen tiber das Selbst gemacht;
mit dem als auSerordentlich solid und fest wahrgenommenen Gefiihl von
'Ich' und von 'Meinem Korper' und von 'wer ich bin', 'was ich bin' und wie
sich das anfiihlt. Es wird auseinandergenommen, zusammengesetzt, aus-
einandergenommen zusammengesetzt - und das mit einem gesammelten
Geist. Das heifst es wird zuerst Samatha entwickelt, damit das Objekt mit
Einsgerichtetheit immer wieder auseinandergenommen und zusammen-
gesetzt werden kann.

Dadurch erkennt der Geist die tatsachliche Art der Existenz dieses Objekts
(ndmlich die nicht- selbstexistente Art seines Seins).

38



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Ausflug in die 'Leerheit':

Die Mala, der Rosenkranz, ist ein praktisches Beispiel; Sie ist ein Ge-
brauchsgegenstand mit dem man Gebete oder Mantren zdhlen kann. Wenn
der Faden, auf dem die einzelnen Perlen aufgereiht sind, gekappt wird und
sie auseinanderfillt kann man sie nicht mehr als Mala verwenden und es ist
richtig zu sagen, dass es keine Mala mehr ist. Es ist nichts davon
verschwunden, es ist nichts weniger da, seht ihr?

Es ist nur die Art und Weise, wie die Bestandteile kombiniert sind, plus
Wahrnehmung und Bewusstsein, welche 'Mala' daraus machen.

Wenn die Mala aber zum Beispiel zu Boden fillt und ein Vogel kommt,
dann nimmt dieser sie nochmals vollig anderes wahr (oft sind Malas in
Indien aus bestimmten Kernen).

Fiir den Vogel ist es keine Mala, sondern Futter. Es ist also nur eine Mala
unter gewissen Umstdnden, abhdngig von all dem was zusammenkommt
und abhingig vom wahrnehmenden Geist, der dem Ganzen diese Bedeu-
tung gibt. Es gibt nichts auf dieser Welt, das in andere Art existieren wiirde.
Auch Rupa-Khandha, die Korperlichkeitsdaseinsgruppe, existiert so und
nicht anders.

Die 24fache abhiingige Korperlichkeit

Rupa ist also die in den vier Grundelementen bestehende Korperlichkeit.
Hier nun eine nochmals andere Betrachtungsweise, ndmlich die der
"24fachen korperlichen Abhéngigkeit'. Hier wird einmal mehr sichtbar, dass
Rupa nicht 'ein Korper' ist, sondern ein komplexer, dynamischer Prozess
des bedingten, abhéngigen Entstehens.

Da ist zuerst mal auch wieder das Sehorgan, das Hororgan, das Riech-
organ, das Geschmacksorgan, das Korperorgan, also die fiinf Organe,
nachher das Sehobjekt, das Horobjekt, das Riechobjekt, das Ge-

39



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

schmacksobjekt, und da sind jetzt wirklich nur neun, da mitisste doch noch
ein weiteres sein.

Anstatt kommt da als zehntes Weiblichkeit, als elftes Minnlichkeit, als
zwolftes Lebensfihigkeit oder vielleicht konnte man auch 'Lebensenergie'
sagen, manchmal wird es als psychische Energie beschrieben. Es folgt in der
Aufzdhlung die 'Herz-Geist-Basis', (Nyanatiloka tibersetzt es als 'Grund-
lage Herz'), das Organ, das denkt/fiihlt. Man spricht ja von sechs Sinnen
im Buddhismus, also muss man ja auch ein Sinnesorgan fiir den sechsten
Sinn, das Denken/Fiihlen, haben. Dieses befindet sich nach der buddhis-
tischen Sichtweise etwa im Zentrum des Brustkorbes (Herzchakra in etwa).

Nachher folgt korperliche Auﬁerung, das ist das Handeln, Tun und
Sprachliche Auflerung, das Sprechen, nachher das Raumelement, die
Zwischenrdume und der Raum, der die Masse der vier Elemente ein-
nimmt. (Da kénnte man sich auch streiten, ob das Raumelement zu Korper,
zu Rupa, gehoren soll oder nicht, aber es ist auf jeden Fall nicht Geist.) Es
folgt dann korperliche Beweglichkeit, korperliche Geschmeidigkeit,
korperliche Gefiigigkeit, dann korperliches Anwachsen, korperliche
Kontinuitit und korperlicher Verfall, also alles verschiedene Manifesta-
tionen fiir Anwachsen, Kontinuitiat und Verfall.

Dann folgt korperliche Vergianglichkeit und als letztes wird noch Stoff-
liche Nahrung erwéahnt.

Diese Liste wird ausfiihrlich erkliart, zum Teil interessant, zum Teil etwas
schwieriger nachzuvollziehen. Seite 503 in dieser Ausgabe der Visuddhi-
magga, falls das jemanden interessiert, im Kapitel {iber Rupa-Khandha.
Wihrend dem das mit den vier Elementen nicht unter Rupa-Khandha zu
finden ist sondern eben unter 'Analyse der vier Elemente', unter den '40
Meditationsobjekten'. So viel zu Rupa.

40



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Nama-Rupa

Als néchstes mochte ich etwas zu nama-rupa sagen. Die fiinf Khandhas
konnen eingeteilt werden in Rupa, welches wir gerade behandelt haben,
und in Nama, die anderen vier Khandhas.

Nama ist alles was nicht korperlich ist (und somit nicht den vier Elemen-
ten entspricht), betrifft also die nicht-materiellen Komponenten des
menschlichen Seins. Man kénnte Nama vielleicht mit 'Geist' tibersetzen.

Es ist oft etwas schwierig in Deutsch. Schon in Pali und Sanskrit ist's nicht
immer sehr klar, weil viele Begriffe schwer zu definieren sind. Bei Geist,
Gewahrsein oder Bewusstsein zum Beispiel - da konnte man sich den
ganzen Tag dartiber streiten was genau womit gemeint ist. Auch beim
englischen mind, awareness oder consciousness ist es nicht klarer.

Hier noch etwas zur buddhistischen Kosmologie: es gibt Kategorien von
Lebewesen, die in Daseinsbereichen ohne Rupa leben. In den untersten
Devabereichen leben die 'Devas der Sinnesbereiche'. Es folgen die Devas in
den Bereichen der 'Reinen Form', gotterdhnliche Wesen, welche die drei
groberen Sinnesaspekte nicht mehr erfahren miissen: Kérper, Geruch und
Geschmack. Sie bewegen sich ausschliefdlich innerhalb der weniger groben
Bereiche von Horen, Sehen, Denken/Fiihlen und leben als Lichtkorper u. &.
Noch hoher sind die Devas der 'Formlosigkeit', die Brahmas. Sie sind ohne
Form und halten sich ausschliefSlich in Geisteszustianden wie Metta,
Karuna, Mudita und Upekkha auf (daher der Begriff 'Brahmavihara').

Nach der buddhistischen Kosmologie sind die vier 'Nama'-Aspekte also
immer vorhanden, Rupa aber nicht unbedingt.

Es soll interessanterweise aber auch Wesen geben, die nur Koérper, nur
Rupa, sind. Sie sollen es geschafft haben, den Prozess von Nama mit so
gewaltigem Samadhi zu unterdriicken, dass sie danach wihrend Aonen als

41



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

strahlende Korper verweilen, ohne Bewusstsein - bis ihr entsprechendes
Karma wieder aufgebraucht ist.

Der Sinn davon ist (als Teil buddhistischer Sichtweise) dass man sich in
einen 'befreiten Zustand' begeben mochte, in dem man fiir immer gliick-
lich ist, wobei diese Zustidnde aber nach buddhistischer Sicht letztlich auch
verganglich sind. Deshalb befreit man sich besser vom ganzen Daseins-
kreislauf.

Vedana-Khandha,
die Daseinsgruppe der Gefiihlstonung

Das Wort vedana stammt ethymologisch von 'vid', 'to experience' ab oder
auch von 'vedeti', 'to feel, to know'. Eine mogliche Definition lautet: 'a con-

scious subjective impression'.
Vedana ist dreifach: angenehm, unangenehm und neutral.

Vedana kann auch fiinffach sein: Vedana kann korperlich angenehm,
(sukha) sein, (von Nyanatiloka als Wohlgefiihl {ibersetzt) oder korperlich
schmerzhaft, (dukkha), (als Schmerzgefiihl tibersetzt).

Im Weiteren kann es geistig angenehm, (somanassa) sein, (als Frohsinn
tibersetzt) oder geistig schmerzhaft, (domanassa), und letztlich indiffe-
rent oder neutral, (upekkha) (‘upekkha' steht hier als 'neutral').

Eine Frage die sich hier stellt: Wenn Vedana Geist (nama) ist, wie kann es
dann als korperliches Wohlgefiihl oder als Schmerz auftreten?

Man musste vielleicht sagen, dass im Korper Schmerz entsteht, dass es aber
der Geist ist, der den Schmerz sptirt. (Offene Frage)

Interessant ist es, in der Meditation wirklich hinzuschauen. Munindra-jee
hat oft gesagt , When you look at your knee pain, it is not the knee which

42



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

has pain. The knee doesn’t feel anything. It is only the mind that feels, but
the mind is not the knee, so where is the problem?”

Das ist leicht gesagt, aber in Wirklichkeit nicht so einfach.

Dass Upekkha nicht nur im Sinne von 'gelassen' gebraucht wird, sondern
auch im Sinne von neutralem 'Vedana', muss daran liegen, dass Pali oder
jedenfalls Magadhi eben eine Umgangssprache war und deshalb viele
Begriffe entsprechend ungenau sind.

Man kann sich ja auch fragen, warum zum Beispiel 'Angst' nicht in den
Listen der Cetasika figuriert. Es wurden Biicher dartiber geschrieben um zu
erkldren, warum diese in den verschiedenen Abhidhammas nicht erwihnt
wird. Dabei ist doch Angst eine bedeutsame menschliche Emotion. Sie ist
einfach nicht drin, fertig.

Vedana ist das, was 'spiirt'. Der Begriff 'Empfindung' ist insofern nicht so
hilfreich, als man da gleich an Korperempfindungen denkt. Dabei ist
Vedana aber auch das Angenehme oder das Unangenehme eines Klangs.

- Ein Gedanke der Selbstbewertung und -verurteilung fiihlt sich vermut-
lich unangenehm an.
Diese Unangenehmbheit ist Vedana. Es ist nicht der Gedanke an sich, aber
Vedana erscheint zusammen mit dem Gedanken.

- Eine schone Aussicht oder Ansicht fiihlt sich wahrscheinlich angenehm
an. Mit dem Sehen kommt Vedana als 'angenehm'. Es ist nicht die Aussicht
oder das Sehen die Vedana sind. Nur der Aspekt 'angenehm' ist Vedana.

- Eine bittere Medizin verursacht eine unangenehme Geschmackserfah-
rung und dieses 'Unangenehme' ist Vedana. Nicht der Geschmack selber.

- Die Einatmung kann sich neutral anfiihlen und es ist die neutrale Erfah-
rungstonung, die Vedana ist.

43



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

- Ein Moment der Wut, um auch eine Emotion als Beispiel zu nehmen, fiihlt
sich wahrscheinlich schmerzhaft an.
Der schmerzhafte Aspekt dieser Erfahrung ist Vedana, nicht die Wut
selbst.

- Eine Verspannung im Nacken oder in der Schulter ist unangenehm. Die
Unangenehmbheit ist Vedana.

Per Definition ist Vedana einfach 'Erfahrung' oder 'jenes Element unseres
Wesens das die Fahigkeit hat zu erfahren'. Nicht mehr. Es ist eine empfan-
gende Fahigkeit.

Vedana kann man nicht direkt beeinflussen (aufSer indem man ein Objekt
vermeidet oder ergreift).

Nach der buddhistischen Lehre ist jedes Vedana Resultat frither geschaffe-
nen Karmas (kamma vipaka). Das heifst, sogar wenn wir es beeinflussen
konnen, ist es nur weil wir das Karma dazu geschaffen haben. Hatten wir
das Karma dazu nicht, wiirde alles nicht niitzen (und manchmal niitzt ja
tatsdchlich alles nichts).

Vedana ist interessanterweise auch einer der Geistesfaktoren (cetasika). Es
ist ein 'omniprasenter' (immer gegenwértiger) Geistesfaktor. Jede Erfah-
rung durch die sechs Kandle - Sehen, Horen, Riechen, Schmecken, Den-
ken/Fiihlen - kommt in Begleitung von Vedana. Vedana ist allerdings oft
'neutral' und dadurch recht unauffillig.

Es ist aber per Definition immer prasent. Dies ist dufSerst bedeutsam, weil
es Vedana ist, auf das wir reagieren. Genau dies ist die Crux, der absolute
Angelpunkt im Prozess des Leidens und der Befreiung davon.

Im Modell der zwolf Glieder des Abhédngigen Entstehens beginnt der Kreis
mit 'Unwissenheit' gefolgt von den 'Bildekriften' (die in etwa dem vierten
Khandha entsprechen). Es folgt 'Wiedergeburtsbewusstsein' (in etwa das

44



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

ttinfte Khandha) , dann 'Nama Rupa' (das alle fiinf Khandhas umfasst), das
heifit der nédchste lebendige Korper.

Das nachfolgende 'Salayatana', das Haus mit den sechs Fenstern (also die
ftiinf Sinne plus Denken/Fiihlen) ist eine andere Beschreibung von Nama-
Rupa. Sobald nun die inneren und dufSeren Bedingungen vorhanden sind,
entsteht 'Kontakt' (phassa). Und mit jedem Kontakt - von Moment zu
Moment - entsteht 'Vedana"

Es ist Vedana, auf das wir reagieren: entweder mit Anhaften, mit Ableh-
nung oder mit Gleichgiiltigkeit, und zwar auf eine Art und Weise die
Leiden schafft.

Wenn aber Achtsamkeit, Klarheit und Gelassenheit da sind, fillt die Reak-
tion weg und anstelle konnen wir - falls nétig - auf weise, angemessene
Weise antworten. Hier ist der Bereich in dem der Schnitt durch das Ge-
bundensein im 'Kreislauf des Leidens' (Samsara) moglich ist.

Deshalb sind Vedana und unser Umgang damit ein Angelpunkt der Praxis
der Befreiung.

Grundsitzlich ist Vedana Resultat von frither geschaffenem Karma.

Offenbar scheinen aber auch andere Bedingungen einen Einfluss darauf zu
haben.

Beim Horen beispielsweise: Wenn uns jemand kritisiert mag das unange-
nehm sein. Je nachdem wie wichtig uns diese Person ist, ist auch die Wir-
kung verschieden. Wenn die Kritik von jemandem kommt, der uns sehr
wichtig ist, konnen die gleichen Worte sehr viel schmerzhafter ankommen,
als wenn es von jemandem kommt, dessen Meinung uns egal ist. Abhéangig
von Bedingungen wird eine andere Art Vedana ausgelost.

Wenn wir gelassen genug sind, wird der Prozess gleich zu Beginn unter-
brochen und es wird kein unangenehmes Vedana ausgelost.

45



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

ol ——p

3t Apeee 10 { sy

u“‘ ‘.‘_'x penet P“"‘-‘: n hhm"
ran

L ean
R s

!

Gaterbereich
heva) F
\ Gise, Muegehiihl, /

ar, Sammlong, 7
/

Versnkung )

5\ ’

Eifersiichtige

Dimaonen \ /. Menschenbereich
{Awiral

Eifersuchy

Croaaiigrpheir

Warzel-Kilesa:

Unwissenheit ISchwein

ierbereich
Sepame ,‘j‘L‘l
’ A Demmbcit

Trichuaftigghse

Héllenbereich
Hiss

’ Wut \

wrassambocie

Jedes Vedana hat also eine karmische Ursache, aber nicht nur diese eine. Ich

habe Belehrungen gehort, in denen gesagt wurde, dass jeder Farbtupfer auf

dem Schweif eines Pfaus seine spezifische karmische Ursache habe. Im Pali-

Kanon findet man jedoch Aussagen des Buddha in denen es heifst, Karma

sei eine wesentliche Ursache, aber es gebe auch noch weitere Bedingungen,

die ebenfalls einen Einfluss ausiiben.

46



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

The Buddha lists eight conditions that give rise to “whatever a person
experiences”: bile disorders, phlegm disorders, wind disorders, imba-
lance of all three humours, change of climate, careless behaviour, as-
sault and karma.

To someone who claims that “whatever a person experiences..., all that
is caused by actions done in the past,” that person “overshoots what one
knows by oneself and overshoots what is considered to be true in the
world.”

(Samyutta Nikaya: Vedana Samyutta 21 (in Bhikkhu Bodhi’s translation: pp.
1278-9)

Das wiirde heifsen, dass nicht jedes Vedana ausschliefilich karmisch bedingt
ist. Zum Beispiel wird man mit der Geburt als Mensch in eine Situation
geworfen, in der man einen Korper hat, wodurch eine grofie Anzahl von
bestimmten Vedanas unvermeidlich werden.

Mir liegt die Interpretation von 'Karma plus Bedingungen' ndher. Die
andere gibe eine ziemlich pradeterminierte Sichtweise des Daseins, was
nicht sehr sinnvoll erscheint und auch nicht gerade zur Praxis inspiriert.

Meditation: Vedana

Ich mochte eine kurze Meditation tiber Vedana machen und danach
noch einmal auf die 'Reaktion' eingehen. Schaut bitte ob ihr im Korper
eine Wahrnehmung findet die einigermaflen angenehm ist oder
wenigstens auf der neutralen und nicht auf der unangenehmen Seite
liegt.

Vorhin haben wir versucht zu sehen, ob es moglich ist, Rupa als solches
wahrzunehmen. Jetzt wollen wir schauen was denn eigentlich Vedana
ist. Es kann die gleiche Stelle sein wie vorhin, als wir nach Rupa suchten.
Dann schaut als nichstes, ob ihr eine schmerzhafte Stelle findet.

47



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Wenn nicht, kneift euch ins Bein oder so. Um zu versuchen zu erken-
nen, was Vedana ist, hilft es, wenn es wirklich schmerzt. Interessant vor
allem, weil ja Vedana ein nicht-korperliches Element sein soll. Der
Korper selbst spiirt ja nichts an der schmerzenden Stelle. Kérper (rupa)
konnen ja nicht wahrnehmen. Es ist der Geist der wahrnimmt, aber der
hat ja keinen Beinschmerz. Warum stort uns also dieses Kneifen oder
Stechen?

Wenn ihr nun den Atem betrachtet, ist er vielleicht relativ neutral. Wenn
ihr die Augen offnet und die Tischplatte anschaut, ist das wohl auch
relativ neutral.

Schaut nun etwas an, das angenehm ist. Dieses Blau dort, beispiels-
weise, finde ich angenehm. Was ist denn nun "angenehm'"?

Oder dies: (Gong, hart angeschlagen). Was ist denn nun "unange-
nehm'"?

Falls Gedanken oder Reaktionen zu dieser unangenehmen Erfahrung
entstehen: schaut, welche Art von Vedana diese haben. Wir konnen die
Erfahrung als interessant ansehen, oder aber als &drgerlich. Je nachdem
wird sie sich anders anfiihlen.

Oder hat vielleicht das Horen des Klanges ein bestimmtes Vedana und
die Reaktion darauf ein anderes?

Dann stellt euch eine Person vor, die ihr sehr gerne habt. Ein inneres
Bild erscheint, dazu einige Gedanken, eine Emotion - und ein Vedana.
Wenn wir uns nun die Person vorstellen und uns einfach freuen, ent-
steht eine andere Art von Vedana, als wenn wir uns die Person vor-
stellen und denken "oh, wenn sie nur hier ware" und die Vorstellung
mit Verlangen oder Sehnsucht begleiten. Auch jeder Gedanke und jede
emotionale Erfahrung erscheinen zusammen mit Vedana. (Gong).
Danke.

48



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Das englische Wort fiir Lebewesen ist ,,sentient beings” also Lebewesen, die
empfinden, die Vedana haben. Vedana ist das, was wir 'aushalten' miissen.
Es ist das, womit wir stdndig 'beliefert' werden, und zwar non-stopp, von
morgens frith bis abends spét, ob es uns passt oder nicht.

Wir verwenden einen grofien Teil der Zeit unseres Lebens mit endlosen
Versuchen, Vedana zu arrangieren. Ein grofier Teil unseres Daseins ist also
'Vedana-Arrangement' und 'Vedana-Bewiltigung'. Das hilt einem dufSerst
beschiftigt.

Versucht mal einen ganzen Tag konsequent nichts anderes zu tun, als
das, was ihr unbedingt tun miisst. (Im Ernst!) Da wird schnell sichtbar,
wie sehr, wie unbarmherzig, wir von Vedana herumgetrieben werden.

Allein schon nur morgens im Bett liegen bleiben: Sobald man nicht
mehr schlift, wird’s nach einer Weile recht mithsam. Man muss immer
wieder mal aufstehen und aufs Klo gehen. Man wird hungrig, man
mochte wenigstens etwas lesen oder irgend etwas tun, um die Vedanas
wieder zu rearrangieren. Standig.

Auch der Job ist im Grunde ein Vedana-Arrangement: Man muss vieles
tun, um Kontrolle iiber die Dinge des Lebens zu erlangen, Hunger
wiirde unerwiinschte Vedanas erzeugen, nicht passend zu wohnen
kann unangenehme Vedanas hervorrufen, weshalb man sich so ein-
richten muss, dass es geniigend angenehme Vedanas gibt.

Manchmal wohnt man gut, aber dann gibt's unangenehme Vedanas
vom Nachbar im oberen Stock oder von nebenan oder was immer. Es
ist endlos.

Und wenn man steht, sitzt oder liegt; irgendwann muss man den

Korper wieder rearrangieren, weil er sonst schmerzhaft wird.

Vedana ist unausweichlich - und gleichzeitig bindet es uns an Samsara, den
Kreislauf des Leidens, wenn wir mit Anhaften und Ablehnung reagieren.

49



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Und, wie wir alle wissen, ist die Tendenz vorhanden, auf unangenehme
Vedanas instinktiv mit Abneigung, Aversion, Widerstand, Verdrangen,
Arger, Wut oder Hass zu reagieren - und auf angenehme mit Anhaften,
Mehrwollen, mit Arrangieren und mit Schauen, wie man's verldngern,
verbessern oder wiederholen konnte - und gegentiber den neutralen, die
vermutlich etwa 60% unserer Erfahrung ausmachen, mit Gleichgiiltigkeit
oder Langeweile.

Vedana regiert unser Leben. Vedana fiihrt uns an der Nase herum...

Vedananupassana ist eine der vier Grundlagen der Achtsamkeit. Wir
miissen wirklich das achtsame Gewahrsein immer wieder zu Vedana
bringen. Obschon wir eigentlich wissen, dass wir auf Vedana reagieren,
verpassen wir oft den Moment, weil alles so schnell ablduft oder weil wir
eben in den Inhalten der momentanen Erfahrung, im Drama, gefangen sind.
Nur dann, wenn wir Vedana und unsere Reaktion darauf klarsehen und
erkennen, haben wir die Freiheit, unsere Umgangsweise zu wahlen.
Vielleicht merken wir dann, dass es ja eigentlich egal ist, ob's ein bisschen
unangenehm (oder angenehm) ist, gemessen am Aufwand, den wir
betreiben miissen, ums anders hinzukriegen. Kénnten wir einfach in Frie-
den sein mit dem was ist, wire das Problem schon gelost.

Es ist schon eine Kunst, Achtsamkeit soweit zu schulen, dass die Warn-
lichter aufleuchten, wenn unheilsame Reaktionen (und damit Leiden)
beginnen und etwas in uns sagt "Hallo, jetzt ist es Zeit hinzuschauen, denn
du bist gerade im Begriff dich in etwas hineinzustiirzen das eigentlich vollig
unnotig ist". Ein wesentlicher Punkt.

Besonders anspruchsvoll in unserem {iiberladenen, komplexen und ge-
schiftigen Alltag. Vollig anders, als wenn wir in Nordindien in der Abge-
schiedenheit unter Baumen sitzen wiirden und nur einmal im Tag im
néchsten Dorf Essen holen miissten!

50



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Die Reaktivitdt des Verlangens und Anhaftens, der Ablehnung und des
Hasses ist wahrscheinlich schon als Teil evolutiondrer Prozesse in uns
eingebaut. Ich nehme an, dass diese Reaktivitdt in unseren Zellen einge-
bettet ist, als sinnvoller Uberlebensmechanismus:

Bei dem was angenehm und somit anziehend ist, bleibt man dran und das,
was unangenehm "oder schmerzhaft ist, lehnt man ab, denn es ist oft
gefdhrlich oder gar lebensbedrohend."

Schliefilich miissen auch vollstandig Befreite, die keine Kilesa mehr haben,
ihre Hand moglichst schnell zurtickziehen, wenn diese mit einem glithend
heifSen Gegenstand in Bertihrung kommt.

In den Pali-Texten gibt es eine Stelle, an welcher der Buddha sagt, er miisse
sich hinlegen, weil er Riickenschmerzen habe. Die Riickenschmerzen waren
stark genug, dass er jemanden bat, die Lehrrede an seiner Stelle zu geben.
Damit wird aber nicht gesagt, dass er deshalb innerlich auch nur im
Geringsten gelitten habe.

Genau dies kann fiir uns ein hilfreiches Maf$ sein: Zu sehen, wie weit wir,
dank unserer Praxis, innerlich nicht mehr leiden miissen, weil unange-
nehme Vedanas nur noch durch Korpererfahrungen ausgeltst werden
konnen, aber nicht mehr zu emotionalem Leiden fithren.

Das heifst zum Beispiel, dass der Arm schmerzt, aber dies kein emotionales
Problem mehr ist. Man muss vielleicht nun lernen die Computer-Maus
linkshdndig zu bedienen. Dies ist ein wenig miihsam, ist aber kein
wirkliches Problem, weil man keine unangenehmen emotionalen Vedanas
mehr schafft.

Unangenehme und schmerzhafte korperliche Vedanas sind also unver-
meidbar, da wir nun mal einen Kérper haben. Aber es ist nicht zwingend,
deshalb auch unangenehme Geisteszustande produzieren zu miissen.

In diesem Sinne ist Sylvia Boorsteins Aussage an uns alle, die ernsthaft

51



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

praktizieren, zu verstehen: 'Schmerz ist unvermeidlich, Leiden ist
freiwillig.'

Ich habe einige Vortrdge vom Ehrw. Mahaghosananda aus Kambodscha
gehort. (Im IMS, in Konolfingen, etc.) Es war immer der gleiche Vortrag:
"Vedana is the Eater". Es war die Beschreibung des Prozesses der ablduft
wiahrend unserer endlosen Suche nach angenehmen und unserer endlosen
Flucht vor unangenehmen Vedanas. (Findet sich auch in einer Lehrrede.)
Die Idee dahinter ist eine umgekehrte, als die von Vedana als einem
rezeptiven Prozess - ndamlich die von Vedana welches immer will, immer
braucht und braucht. Interessante, ungewohnliche Perspektive.

Saiiiia-Khandha, die Daseinsgruppe
der Unterscheidenden Wahrnehmung

Es handelt sich hier um das Unterscheidungsvermogen, um die Prozesse
von Wahrnehmung. Safifia/samjfia ist eine Art kognitives 'Betriebssystem'.

Hier ein Zitat, das ein Gefiihl gibt fuir die dynamischen Prozesse von Safifia.
Es ist von Shwe Zan Aung aus dem Buch von Lama Govinda tiber die
'‘psychologische Haltung der frithen buddhistischen Philosophie', ein Buch
mit vielen interessanten Aussagen, Denkweisen und Darstellungen,
welches ich euch empfehlen mochte:

"Damit wir beim Betrachten einer Rose denken konnen: 'Ich sehe eine
Rose!', braucht es eine Anzahl komplexer Abldufe visueller Wahrneh-
mung. Farben und Formen miissen unterschieden, vom Hintergrund und
der Umgebung abgegrenzt werden.

Diese vergleichenden Prozesse laufen Hunderttausende von Malen ab, bis
ein anderer, der sogenannte synthetische Prozess beginnt. Auch dieser
wiederholt sich viele Male und formt aus den einzelnen, abwechselnd vor-
gestellten Teilbildern das Gesamtbild einer Rose.

52



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Dann folgt der Prozess der Sinnerfassung, der sich wiederum {iiber eine
gewisse Zeitspanne wiederholt. Ihm schlieft sich der Prozess der Namens-
erfassung an, der dazu dient, einen Namen fiir diese Erfahrung zu finden.

Ist der Name dem Wahrnehmenden bereits bekannt, wie im Beispiel 'Rose’,
konnen weitere Prozesse ablaufen: Ein Prozess, der 'Konvention' heifst, und
ein Prozess, der 'Vergleich' heifit. Aus diesen beiden Prozessen heraus wird
das Urteil gebildet: 'Dies ist eine Rose!'

Diese komplizierten Prozesse der reproduktiven und konstruktiven
Bildwerdung, der Erinnerung, Vorstellung, Unterscheidung, des Urteilens
und Klassifizierens folgen einander so schnell, dass die Wahrnehmende
glaubt, sie 'sehe' augenblicklich eine Rose."

Aus einer grofien Menge von Input (200/sec., der Rest wird vom Gehirn
weggefiltert) muss in Blitzesschnelle eine klar verstdndliche Vorstellung
der vorhandenen Situation konstruiert werden.

Das visuelle Rohmaterial 'runde, gelbe Form', welches z. Bsp. auf eine gelbe
Kappe, eine Klangschale, eine Ess-Schiissel oder anderes hindeuten konnte,
wird detailliert untersucht, bis klar wird, dass es eine Klangschale ist. In
Sekundenbruchteilen.

Wir sind unabdingbar auf diesen inneren Prozess angewiesen, um eine
Ahnung davon zu erhalten, was in unserem personlichen Universum in
jedem gegebenen Moment vorhanden ist. Ein wesentlicher Teil des Pro-
zesses ist die Einordnung und die Interpretation der erfahrenen Input-
Masse.

Wir kénnen die Dinge, die Objekte, die Lebewesen nie als solche wahr-
nehmen. Immer sind es gewisse Seh-, Hohr-, Riech-, Schmeck-, Tast- oder
Denk/Fiihl-Erfahrungen, aus denen wir schlieffen, dass ein bestimmtes
Ding, eine bestimmte Person "dort draufien" ist. (Ob es "dort draussen"
tiberhaupt gibt, bleibe dahingestellt.)

53



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Die Illustration von den fiinf Blinden, die zum ersten Mal einem Elefanten
begegnen, den jeder an einem anderen Punkt beriihrt, wobei einer glaubt
es sei eine Rohre (Riissel), einer, es seien vier Sdulen (Beine), ein weiterer,
es seien grofie Bladtter (Ohren), ein anderer, es sei eine Wand (Seite) und ein
letzter, es sei ein Speer (Stofszahn) ist ein gutes Beispiel fiir die Funktionen
der Interpretation des Rohmaterials der Sinneseindriicke, welche Safifia-
Khandha bewiltigen muss. Hier sehen wir die Problematik der Interpre-
tation von rohem Sinnes-Input.

(Die Geschichte geht hier noch weiter: http://discordia.loveshade.org/
apocrypha/elefant.html)

Die oben erwdhnte Klangschale konnte zum Beispiel von einem Hund als
Ess-Napf wahrgenommen werden.

Anders liegt das Beispiel der Fata Morgana. Wer solche schon gesehen hat,
(ich sah sehr eindrtickliche auf meiner Reise durch die Sahara) weif3, dass
wirklich Seen oder Stddte sichtbar sind. Erst wenn man nidher kommt, wird
klar, dass es sich entweder um reine Hitzespiegelungen oder um die
verzerrte Erscheinung anderer Objekte handelt.

Es stellt sich also die Frage nach 'korrekter Wahrnehmung' (pramana).
Eine Wahrnehmung ist korrekt, wenn das Wahrgenommene die ihm
zugeschriebene Funktion erfiillen kann. Die Fata Morgana eines Sees kann
zum Beispiel die Funktion eines Sees nicht erfiillen. (Man kann nicht daraus
trinken oder darin baden.)

Wenn man im Dunkeln ein Seil sieht, es als Schlange wahrnimmt und heftig
erschrickt, ist dies offensichtlich eine falsche Wahrnehmung. Das Seil kann
nicht die Funktion einer Schlange erfiillen, sondern nur jene eines Seils.

Es gibt in diesem Sinne also eine Definition, ein Maf? fiir korrekte Wahr-
nehmung: Die Basis fiir die Zuschreibung (Imputation) muss die Fahigkeit
haben, das zu sein, was man ihr zuschreibt.

54



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Wenn ich dort hintiber schaue und im Halbdunkel aufgrund eines hellen
Ovals und bestimmten waagrecht und senkrecht angeordneten Linien
glaube, Marianne zu erkennen, muss dies (das wahrgenommene helle Oval)
die Funktionen von Mariannes Gesicht erfiillen konnen, d.h. ist die Wahr-
nehmung richtig.

Wenn sich nun aber herausstellt, dass das, was ich dort wahrnehme tat-
sdchlich die Funktionen von Lisbeth erfillt, dann ist die Wahrnehmung
talsch.

Viel mehr kann nicht gesagt werden, denn es gibt keine ultimativ, letztlich
reale Wirklichkeit tiber die man sagen kannst, dieses hier IST das - defini-
tiv, durch dick und diinn. Einmal mehr ldsst die Leerheit (shunyata)
grifsen!

Ein &dhnliches Spiel lduft mit der Namensgebung: Diese muss mit dem
Wahrgenommenen tibereinstimmen. Aber man kann sich nattirlich dari-
ber streiten, ob es sich bei einem bestimmten Ding um ein Trottoir oder
einen Biirgersteig, um einen Pliischpullover oder einen Nicki-Uberzieher,
um ein Auto oder einen PKW handelt.

Im 'Meditationsmodus mit offenen Augen' kann man Dinge anschauen,
ohne zu wissen was es ist. Oder man kann Gerdusche horen, ohne dass ein
Bild oder ein Wort dazu aufsteigt. Dies ist aber meist nur kurz moglich,
denn sehr schnell tritt die Namensgebung in Aktion.

Im Prozess der Achtsamkeitsmeditation nehmen wir zum Beispiel ein Ge-
rausch wahr, von dem uns etwas (was?) sagt, dass es 'draussen' stattfindet.
Die Achtsamkeit ist beim 'Horen'.

Dann folgt die Namensgebung 'Auto' und die Achtsamkeit sieht 'Denken'.
Vielleicht folgt eine weitere Interpretation 'wieder einer dieser larmigen
Gleitschirmflieger-Busse'. Die Achtsamkeit sieht 'Denken' - und bereits ist
vielleicht Arger entstanden. Die Achtsamkeit spiirt 'Arger'.

55



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Wissensklarheit sieht das Ganze als einen Prozess abhdngigen Entstehens -
und erkennt anatta.

Ein wichtiger Praxisaspekt ist also das Unterscheiden-Lernen von direkter
Erfahrung und Konzept (siehe Josephs 'Concept and Reality' Vortrag und
Kapitel. In Deutsch, hier zu finden: http:/ /www.palikanon.de/
vipassana/ goldstein/ goldstein05.htm#Abend)

Wenn wir auf der Ebene der Benennung und der Konzepte bleiben,
erscheint Erfahrung als fest und relativ unverdnderlich. Das Konzept
'Hand' bleibt immer 'Hand', wiahrend die direkte, achtsame Sptir-Erfahrung
von Hand einen stindig sich verdndernden Tanz von Empfindungen
aufdeckt.

Ich erinnere mich, als ich nach tiber drei Jahren aus Indien zuriickkehrte
und meine Mutter zum ersten Mal wiedersah, war sie: eine mir fremde,
dltere Frau. Eine sehr eindriickliche Erfahrung. Diese dauerte aber knapp
eine oder zwei Minuten - und schon war Muttern wieder genau die gleiche
wie immer.

Fiir einen Moment war der riesige Unterschied von drei Jahren sicht- und
spiirbar, dann schnappte die Wahrnehmung zurtick in den Konzept-Modus
'meine Mutter' - und alles schien wieder solid. Dabei ist Wahrnehmung,
und damit Leben, ein dynamischer Prozess und nicht eine Welt fester
Identitdten und fixierter Lebewesen.

Bei fiinf der sechs Arten von Wahrnehmung sind die Sinnesorgane invol-
viert (Seh, Hor Riech, Schmeck, Spiir/ Tast). Mit jedem Moment von Wahr-
nehmung entsteht gleichzeitig auch ein Vedana (d. h. sie ist angenehm,
unangenehm oder neutral).

Wahrnehmung ist also ein sehr komplexer Prozess aus Funktionen von
Sanfia-Khandha (eng verwoben mit den andern vier Khandhas).

56


http://www.palikanon.de/vipassana/goldstein/goldstein05.htm#Abend

Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Von den Khandhas sehe ich Safifia (neben Vijfiana) als das am schwersten
zu erkennende. Ich weifd gar nicht wie weit man diesen Prozess, (dieses
Khandha) tiberhaupt wahrnehmen kann, da es sich ja gerade um den
Prozess der Wahrnehmung selbst handelt. Vielleicht ist es fiir die Praxis der
Befreiung auch etwas weniger relevant als dies zum Beispiel Vedana oder
Sankhara sind.

Sankhara-Khandha, die Daseinsgruppe der Bildekriifte

Sankhara/samskara wird tibersetzt als Formationen, Bildekrifte, Tenden-
zen, Gestaltungen.

Ich finde das traditionelle Bild des Topfers oder der Topferin interessant.
Hier wird, im Gegensatz zu Vedana, reagiert, gewirkt, erschaffen, und zwar
sehr oft als Antwort oder Reaktion auf Vedana - oder als Reaktion auf
vergangene Vedanas, an die man sich noch erinnern kann oder, mit Blick
auf zukiinftige Vedanas, die man entweder gerne erfahren moéchte oder
lieber vermeiden wiirde.

Sankhara-Khandha ist das, was reagiert, was Stimmungen, innere Hal-
tungen und Qualitdten verursacht, seien es liebevolle Giite oder Hass, seien
es Anhaften und Verlangen oder Abkehr und Grofiztigigkeit, oder seien es
energetische Geistesfaktoren wie Schlifrigkeit oder Wachheit, oder per-
zeptive Faktoren wie Tdauschung oder klares, korrektes Sehen, Zerstreuung
oder Sammlung - sie alle werden zum Sankhara-Khandha gezihlt.

Es sind also Formationen, Bildekrdfte, Gestaltungen, Tendenzen oder
gewohnheitsméfiige Reaktionen. Dabei ist es genau hier, in diesen Prozess
von Sankhara, in den man durch die Praxis, eingreifen kann. Dadurch lauft
Sankhara nicht mehr 'gewohnheitsméfiig' ab, sondern 'bewusst gewdahlt'.
'Gewohnheitsméfiige Reaktion' ist deshalb nicht die richtige Beschreibung
von Sankhara, da sehr wohl auch mit Achtsamkeit, Erkenntnis und Weis-

57



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

heit gewihlte Reaktionen erfolgen konnen.

Das Sankhara Khandha konnte man auch die 'Quelle des Karma' nennen.
Es ist der Bereich, in welchem Karma 'produziert' oder 'verursacht' wird.
Deshalb auch das Bild des Topfers oder der Topferin, welche Formationen
(oder Tendenzen) 'bilden' oder 'bewirken'.

Alle heilsamen und alle unheilsamen Geistesfaktoren sind Teil dieses
Khandha und bekanntlich sind es ja sie, die Karma schaffen. (Ausnahmen
sind Vedana, Safifia. Dies sind ebenfalls Geistesfaktoren, aber nicht Teil des

Sankhara-Khandha.)

Es folgt die Liste der 52 Geistesfaktoren (cetasika/caitta) nach dem
Theravada-System. Erklarungen anschliefiend.

Die 52 Geistesfaktoren (cetasika) im Theravada-Modell

Die sieben allgegenwiirtige Geistesfaktoren (sabbacittasadharana):

1 Kontakt phassa

2 Erfahrungsmafiige Gefiihlstonung vedana

3 Unterscheidung, Wahrnehmung safifia

4 Intention, Absicht cetana

5 Einsgerichtetheit ekkagata, samadhi
6 Psychische Energie jivit'indriya

7 Zuwendung der Aufmerksamkeit zum Objekt
(nicht beeinflussbar, nicht sati) manasikara

Sechs >gelegentliche« (besondere) Geistesfaktoren (pakinnaka):
1 Angewandte Aufmerksamkeit vitakka

2 Anhaltende Aufmerksamkeit vicara

58



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten

Die fiinf Khandha/Skandha

3 Entscheidung, Entschlossenheit
4 Bemiihen
5 Interesse, Freude, Entziicken

6 Wunsch, zu tun

14 unheilsame Geistesfaktoren (akusala):
1 Unwissenheit, Verblendung

2 Skrupellosigkeit (betrifft die Person selbst)
3 Skrupellosigkeit (betrifft andere)
4 Ruhelosigkeit, Aufgeregtheit

5 Anhaften, Verlangen

6 Falsche Sichtweise

7 Duinkel, Einbildung

8 Ablehnung, Hass

9 Neid, Eifersucht

10 Geiz

11 Besorgnis

12 Tragheit, Dumpfheit

13 Schlafrigkeit

14 Zweifel

25 >wunderbare« Geistesfaktoren (sobhana/kusala):

adhimokkha
viriya
piti

chanda

moha
ahirika
anottappa
uddhacca
lobha
ditthi
mana
dosa

issa
macchariya
kukkucca
thina
middha

vicikiccha

19 universale (heilsame) Geistesfaktoren (sobhanasadharana):

1 Vertrauen

59

saddha



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

2 Achtsamkeit, Gewahrsein (eigentlich samma sati)  sati

3 Schamgefiihl (betrifft die Person selbst) hiri

4 Gewissenhaftigkeit (betrifft andere) ottappa

5 Nicht-Anhaften alobha, (dana)

6 Nicht-Ablehnung, Nicht-Hass adosa (metta)

7 Gleichmut, Gelassenheit tatramajjhattata (upekkha)
8 Ruhe (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayapassaddhi

9 Ruhe (in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittapassaddhi

10 Beweglichkeit (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayalahuta
11 Beweglichkeit (in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittalahuta

12 Flexibilitdt (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayamuduta
13 Flexibilitdt (in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittamuduta

14 Gefiigigkeit, Sanftheit
(in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayakammafifiata

15 Gefuigigkeit, Sanftheit
(in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittakammaffata

16 Geschicktheit (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayapaguififiata
17 Geschicktheit (in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittapagufifiata

18 Aufrichtigkeit (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayujjukata

19 Aufrichtigkeit (in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittujjukata

Drei Unterlassungen (virati):
1 Rechtes Reden samma vaca

2 Rechtes Tun samma kammanta

60



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

3 Rechter Lebenserwerb samma ajiva

Zwei Grenzenlose (appamafia):
1 Mitgefiihl karuna

2 Mitfreude mudita

(Eine) Nicht-Tduschung (amoha):
1 Nicht-Verblendung, Befreiende Weisheit panfindriya

- Wenn wir die Liste der 52 Geistesfaktoren (cetasika/caitta) betrachten,
sehen wir, dass die Nummer Zwei der 'Allgegenwaértigen', namlich Vedana,
dazugehort. Das heifst Vedana ist ein allgegenwértiger Geistesfaktor und
zwar einer der wenigen, die nicht zum vierten Khandha gehoren, weil
Vedana fiir sich als separates Khandha gesehen wird.

Die Nummer Drei auf der Liste ist 'Wahrnehmung' (safifia). Es ist das
Khandha, welches wir gerade behandelt haben. Es ist ebenfalls nicht Teil
von Sankhara-Khandha.

Die restlichen 50 von 52 Geistesfaktoren (im Theravada Abhidhamma) sind
Teil des vierten Khandha.

- Auch Kontakt (phassa) ist immer, mit jedem Moment der Wahrnehmung,
anwesend. Ohne Kontakt keine Wahrnehmung.

Phassa bezieht sich auf den Kontakt der Sinnesobjekte mit dem Sin-
nesorgan und dem entsprechenden Bewusstsein. Damit Kontakt stattfindet
braucht es zum Beispiel ein intaktes Ohr, ein Gerdusch, sowie Raum (in dem
das Gerdusch stattfindet), es braucht Wachsein (also nicht volliges
Abgelenktsein oder Ohnmacht oder Tiefschlaf).

Wenn diese Bedingungen zusammentreffen, entsteht unweigerlich Kontakt
(ob es uns passt oder nicht, ob erwiinscht oder nicht). Sonst: Versucht doch
einmal, dies nicht zu horen! (Schldgt Klangschale an.)

61



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Kontakt findet ununterbrochen statt (solange wir wach sind). Wir sind ihm
ausgeliefert, er ist kaum in unserer Kontrolle. Wenn Lirm da ist, horen wir
diesen, ob wir wollen oder nicht. Wir kénnen davon weglaufen oder
versuchen die Quelle zu verdndern. Aber unsere Moglichkeiten sind
beschrdnkt. Es gibt z. Bsp. an langen Retreats Leute, die jede Ecke der
Meditationshalle ausprobieren, weil sie es am vorherigen Ort nicht aus-
halten. Sie fliichten vom Sitznachbar, der zu laut atmet, zu einem anderen,
der nach Knoblauch stinkt, zur Heizung die zu laut knackt, zu einem offe-
nen Fenster unter dem Durchzug herrscht...

Kontakt geschieht einfach - sobald die Bedingungen daftir vorhanden sind.
Am besten lernen wir nattirlich, geschickt damit umzugehen. Kontakt wird
(warum auch immer) als Geistesfaktor dargestellt. Wahrscheinlich damit
dieser wichtige Aspekt irgendwo vorkommt.

- Absicht, Intention (cetana) ist ein wichtiger Teil von Sankhara-Khandha.
Manchmal wird es als Wille iibersetzt. Das, was entscheidet zu tun.
Menschen, die die Anatta-Sichtweise nicht verstehen, fragen oft nach dem
'Willen' und postulieren, dass der Wille das Ich oder das Selbst sei, sein
miisse. Natiirlich ist der Wille auch einfach eine Funktion, wie alle anderen
Aspekte auch. Es ist der Wille der will, mehr nicht.

- Der fiinfte der allgegenwartigen Geistesfaktoren ist Sammlung. (Hier
nicht 'samadhi', sondern sein Synonym 'ekkagata'.) Es bedeutet, dass Eins-
gerichtetheit Teil des normalen Wahrnehmungsprozesses ist.

Ohne eine gewisse Sammlungsfahigkeit konnten wir gar nicht wahrneh-
men. Wahrnehmung wire ein allgemeines Durcheinander von zufélligen
Wahrnehmungsbruchstticken. Damit wir das Eine vom Anderen unter-
scheiden konnen, das Wesentliche vom Hintergrund, und damit wir dem
ausgewdhlten Objekt eine Bedeutung und einen Namen geben konnen,
braucht es ein gewisses Mafs an Sammlung.

In diesem Sinne ist Sammlung allgegenwaértig.
62



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

- Psychische Energie (jivit'indriya) ist eine Art 'Lebensenergie' oder
psychische Energie.

- Der siebente Faktor ist die 'Zuwendung der Aufmerksamkeit zum Objekt'
(manasikara). Der Geist muss stindig zwischen Sehen, Horen, Geruch,
Geschmack, Tasten/ Empfinden und Denken/Fiihlen auswéhlen. Es ist ein
Prozess, der stindig und von selbst ablduft. (Nicht zu verwechseln mit
'yoniso manasikara'.)

Obschon 50 von 52 Geistesfaktoren zum Khandha der Bildekrifte gehoren,
sollen sie hier nicht alle besprochen werden. (Die Kapitel 7 (5.113) und 13 (192)
in meinem Buch 'Buddhismus' behandeln diesen Bereich ausfiihrlich.) Auch die

Liste der Geistesfaktoren nach Asanga ist sehr aufschlussreich. (Sie findet sich auf
Seite 339 in 'Buddhismus')

Viiifiana-Khandha, die Daseinsgruppe des Bewusstseins

Als wiaren die anderen Khandhas nicht schon geheimnisvoll genug, folgt
nun eines, das noch mysterioser ist. Man sagt das so einfach: Bewusstsein.
Man erhilt eine kurze Beschreibung und glaubt dann zu wissen was es ist.
Dabei ist es so vollig réatselhaft: 'Wissen' (vififiana/ vijiiana).

Als kleine Information: In der Visuddhimagga wird es als zweites Khan-
dha aufgezihlt (Rupa, Vinfana, danach Vedana, Safifia, Sankhara). Die
tiblicherweise genannte Reihenfolge scheint also nicht zwingend.

Was ist Bewusstsein? Hier eine klassische Definition: 'Klar und wahrneh-
mend'. 'Klar' wird oft auch als 'leer' iibersetzt, also 'leer und wahrneh-
mend'. Hier muss aber 'leer' richtig verstanden werden.

Hier ist nicht 'leer' im Sinne von 'leer von Selbstexistenz' wie in anatta oder
shunyata gemeint, sondern 'leer' im Sinne von 'leer von Inhalt'. Bewusstsein
per se ist (noch) leer von Farben, Formen, Kldngen, etc., sonst wére es nicht

63



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

tahig diese wiederzugeben oder wahrzunehmen. Es wire wie ein Spiegel,
der schon angefillt ist mit Reflektionen und deshalb keinen Platz mehr hat,
um das, was vor ihm erscheint, zu reflektieren. Absurd. In einem solchen
Spiegel wiirde ein Gedridnge entstehen.

Ahnlich ist Bewusstsein 'leer' von Inhalten und kann somit das, womit es in
Kontakt kommt, wahrnehmen. (Bei der Analogie vom Spiegel bezieht sich
das 'Reflektieren' nur auf sichtbare Objekte. Beim Bewusstsein bezieht sich
'Wahrnehmen' nattiirlich auf die Objekte aller sechs Sinne; Sehen, Horen,
Riechen Schmecken, Tasten und Denken/Fiihlen.)

Gleichzeitig hat Bewusstsein die mysteriose Fahigkeit, das, womit es in
Kontakt kommt, zu 'reflektieren', es 'wiederzugeben', 'wahrzunehmen' oder
'zu wissen'. Vififlana gibt genau das wieder, womit es in Kontakt ist.

Auch Vedana ist zum Beispiel ein Objekt von Vififiana. Bewusstsein 'weiss',
dass sich etwas angenehm (oder unangenehm) anfiihlt. Waren wir im
Tiefschlaf oder in Ohnmacht und jemand wiirde uns ins Bein stechen,
wiirden wir nichts spiiren.

Wenn Vififiana nicht aktiv ist, wird Vedana (schmerzhaftes Stechen) nicht
wahrgenommen. (Vielleicht ist Schmerz da, aber da ist keiner, der es weiss.)

Die Analogie des Spiegels stellt Bewusstsein als rein reflektive Funktion
dar. Eine andere Moglichkeit ist die, Vififiana als aktiv und kreativ zu sehen:
Vielleicht ist gar keine dufsere Realitdt vorhanden, welche das Bewusstsein
tiber die Sinne reflektieren oder wahrnehmen kann.

Vielleicht gibt es tatsdchlich nur Bewusstsein (oder Geist), welcher die
Dinge des Daseins erschafft und erscheinen lasst. (Vielleicht dhnlich wie im
Hindu-Mythos, nach welchem das ganze Dasein, uns alle mit einge-
schlossen, ein Traum von Vishnu ist.)

Wir konnen nicht wissen (und werden nie wissen), ob es tatsdchlich eine

64



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

'AufSenwelt' gibt oder nicht. Denn alles was unsere personliche Welt aus-
macht, alles was wir je tiber die Welt erfahren, ist eine von Moment zu
Moment erscheinende Serie von Erfahrungen des Sehens, Horens, Rie-
chens, Schmeckens, plus der konzeptuellen und emotionalen Vorgénge, die
das Ganze zu einem scheinbar kohirenten Ganzen 'verkleistern' und es
mittels Annahmen, Ansichten, Meinungen und Glaubenssitzen inter-
pretieren.

Im Verlauf der Meditation flinker, kontinuierlicher Achtsamkeit kann dies
sehr deutlich erkannt werden. 'Klar und wahrnehmend', also das was

'weiss'.

Es gibt sechs Arten von Bewusstsein:

Sehbewusstsein, Horbewusstsein, Geruchsbewusstsein, Geschmacksbe-
wusstsein, Korperemfindungsbewusstsein und Denk/Fiihlbewusstsein.
Diese sechs Bewusstseine entstehen aus Kontakt (phassa) mit dem jewei-
ligen Organ (Auge, Ohr, Nase, Zunge, Korper sowie Denk/Fiihlorgan) und
den entsprechenden sechs Objekten (Form/Farbe, Gerdusch, Geruch,
Geschmack, Korperempfindung, Gedanke/Geftihl).

Die sechs Bewustseinsarten (vififiana) ausfiihrlicher betrachtet, mit drei,
vier Beispielen fiir die verschiedenen (sechs) 'Bewusstseinskandle':

- Wenn ihr die Augen offen haltet, in meine Richtung schaut und wach seid
konnt ihr nicht anders, als das (den Kloppel) sehen. Zwar konntet ihr die
Augen schlieffen, wegschauen oder in Ohnmacht fallen, aber davon mal
abgesehen findet unweigerlich Kontakt statt - zwischen dem Objekt und
dem Sehorgan - und damit entsteht unweigerlich 'Sehbewusstsein'.

Sobald ihr diesen Kloppel anschaut entsteht Sehbewusstsein. Dabei ist es
nicht der Kloppel, den wir sehen, sondern es ist die Erfahrung, die entsteht,
auf Grund vom Sehobjekt (von was immer auch Visuelles da ‘draussen' ist),
dem Auge und dem Bewusstsein. Nicht mehr.

65



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

- Wenn man den Kloppel beriihrt, so wie ich das jetzt tue, dann ist da Harte,
(ein Gefiihl von Hairte), lauwarm, und ziemlich glatt - mehr nicht. Da ist
nicht 'Kloppel'. Da ist einfach so ein Gefiihl an den Fingern (und die Finger
muss ich mir sogar auch vorstellen).

So ist es einfach nur Empfindung, und damit 'Empfindungsbewusstsein'.
Also auch wieder das Objekt, das Organ, d. h. der Kérper (Finger) und das
Bewusstsein, das entsteht.

- Wenn hier im Zentrum gekocht wird, ist es unvermeidlich, dass im
Lehrerzimmer 'Geruchsbewusstsein' entsteht. Wenn man wach ist, eine
Nase hat, riechen kann (nicht gerade sehr erkdltet ist) und unten in der
Kiche gekocht wird, entsteht Kontakt, und somit 'Geruchsbewusstsein'.

- Wenn wir wach sind und Gedanken oder Bilder in unserem Geist auf-
steigen (angenehme, unangenehme oder neutrale), entsteht unweigerlich
ein Bewusstsein davon (ein Denk/Fiihl-Bewusstsein).

Die sechs Organe sind die 'sechs Ayatana' (salayatana), die dem 5. Glied der
Kette des 'bedingten Entstehens' entsprechen. Fiinf davon gehoren zu
Rupa-Khandha. (ayatana =Bereich)

Zusammen mit den sechs Objekten, wovon ebenfalls fiinf zu Rupa-Khan-
dha gehoren, (s. oben) ergeben sich die 12 Ayatana. (12 Ayatana = 12 Sin-
nesbereiche.)

Die sechs Bewusstseine (vififiana), die sechs 'Organe' und die sechs Objek-
te ergeben zusammen die 18 Dhatu. (Dhatu = Region, Bereich, Element.

18 dhatu = 18 Elemente.).

Die achtzehn Dhatu sind eine weitere Beschreibung, (ein anderes Modell
als das der Khandhas,) von allem was ein Lebewesen ausmacht. Da ist nicht
noch 'jemand' der die achtzehn Elemente 'hat'.

So wird auch hier wieder Nicht-Selbst (anatta) sichtbar. Und weil keines der
achtzehn FElemente 'gefunden' werden kann, wenn man sie noch néher

66



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

betrachtet, wird auch ihre Nicht-Selbstexistenz (shunyata) sichtbar. Auch
hier: eine Erkenntnis, die befreit - wenn sie tief und stabil genug ist.

Entsprechend der klassischen Theravada-Sichtweise entsteht und vergeht,
erscheint und verschwindet Bewusstsein (vififiana) zusammen (und
gleichzeitig) mit seinem Objekt, genauso wie auch alle anderen entstan-
denen Dingen der Moment-zu-Moment-Verganglichkeit unterliegen.

(Sabbe sankhara aniccati.

Alle entstandenen, erschaffenen Dinge sind verginglich.)

Deshalb kann Bewusstsein, genau wie alle anderen verganglichen Dinge,
niemals eine Zuflucht, niemals ein sicherer Hafen sein. (Das gleiche trifft
natiirlich auch auf 'Sati', Gewahrsein oder Achtsamkeit, zu, welches einer
der 52 verganglichen Geistesfaktoren (cetasika) ist.)

In diesem Zusammenhang sollte man sich mit der Aussage von Ajahn
Sumedho genauer auseinandersetzen, wenn er schreibt:

"Awareness is your refuge: (...) Stay with that, because it's a refuge that is
indestructible. It's not something that changes. It's a refuge you can trust in.
(-.-)". (Ajahn Sumedho, The Sound of Silence, Wisdom Publications, 2007.)

Die Thai-Waldkloster-Tradition von Ajahn Chah und Ajahn Sumedho folgt
hier (zumindest in ihrer Ausdrucksweise) nicht der klassischen Theravada-
Tradition. Wie ihre Aussagen - oder auch Aussagen von Ajahn Maha
Boowa iiber den 'leuchtenden Geist' - zu verstehen sind, sollte mit
Lehrenden dieser Schule gekldrt werden.

Was immer auch der Zugangsweg oder die Darlegungsweise sein mag:
wenn Identifikation und Anhaften/Ergreifen da sind, sei es an einem der
Khandhas (oder sei es an Gewahrsein irgendeiner anderen Art, so es dies
geben sollte), dann entsteht Leiden. Fallt Ergreifen vollstindig weg, ist
vollstandige Freiheit da.

67



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Dabei gibt es ganze Meditationssysteme (meist nicht-buddhistische), in
denen es um Identifikation mit dem 'Zeugen' geht. Das ist ja auch nach-
vollziehbar: Wenn der Geist still ist und Objekte kommen und gehen und
auch das 'Ich' kaum mehr wahrnehmbar ist, kann das Gefiihl aufkommen
von 'Etwas das weiss', etwas das immer da ist, wiahrend der Rest kommt
und geht. Wenn man sich aber in irgendeiner Art und Weise damit identi-
fiziert entsteht auch hier wieder Leiden. Auch wenn es subtilerer Art sein
mag. Es ist also egal womit wir uns identifizieren, an was wir anhaften,
welchen Aspekt der funf Khandhas wir ergreifen - Anhaften schafft letzt-
lich immer Leiden.

Man kann nirgendwo sonst anhaften, als an diesen fiinf, denn diese fiinf
beschreiben die ganze Wirklichkeit.

Das ist ein wesentlicher Aspekt, den wir verstehen miissen, wenn wir die
Implikationen dieses Modells verstehen wollen. Es gibt nichts im erfahr-
baren Universum, das nicht die fiinf Khandhas ist. Auch im Auferen nicht.

Es ist nicht ,wir sind die Khandhas” und dann ist da aber noch die
Aufienwelt. Die Khandhas sind eine Beschreibung eines Lebewesens und
seiner ganzen Welt, oder eigentlich besser: die Beschreibung aller Erfah-
rung eines Lebewesens.

Es gibt keine mogliche Erfahrung, (bei der man noch von 'Erfahrung' reden
kann), die nicht die funf Khandhas ist. Aufler wir wiren jenseits von
Erfahrung, in etwas, das nicht konditioniert ist, das unkonditioniert ist.
Entsprechend ist in der Theravada-Sichtweise die Freiheit von allem im
'Unkonditionierten' zu finden. Sonst nirgends. Sonst ist es konditioniert
und damit noch immer anicca, dukkha und anatta.

Nicht alle Theravada-Schulen sehen dies genau gleich, aber ich denke, wir
konnen das mal so stehen lassen.

68



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Rekapitulierung:

Wir haben der Reihe nach die Khandhas besprochen.

Zuerst haben wir den Korper und die vier Elemente betrachtet, wir haben
von der abhdngigen Korperlichkeit gesprochen (die 24fache): das Sehor-
gan, Riechorgan, Hororgan, Schmeckorgan, Korperorgan, dann Sehobjekt,
Riechobjekt etc., dann Weiblichkeit, Mannlichkeit, Lebensenergie, es gibt
Geistbasis, korperliche Auflerung, sprachliche Aufierung, Raumelement,
korperliche Beweglichkeit, Geschmeidigkeit, Gefiigigkeit, Anwachsen,
dann Kontinuitdt, Verfall, Verganglichkeit und als letztes, stoffliche Nah-
rung. Dies zeigt, wie Korperlichkeit in Abhdngigkeit entsteht und vergeht.

Wir haben Vedana betrachtet: Vedana ist dreifach und kann angenehm,
neutral oder unangenehm sein, und zwar nicht nur im Korper sondern auf
allen sechs 'Wahrnehmungskandlen'.

Erfahrung kann korperlich angenehm sein (sukha), korperlich schmerzhaft
(dukkha), geistig angenehm (somanassa), geistig schmerzhaft (doma-
nassa), und neutral.

Vedana ist Teil aller Wahrnehmungen, ist immer und in jeder Erfahrung
dabei. Manchmal ist es neutral und fillt deshalb nicht auf, aber es ist ein
'omniprasenter', immer gegenwiértiger Geistesfaktor.

Als nédchstes haben wir uns Wahrnehmung, Unterscheidungsvermogen
(safifia/samjiia), das 'Betriebssystem' angeschaut. (Es folgte ein Zitat von
Shwe Zan Aung, der in Govindas , die psychologische Haltung der friih-
buddhistischen Philosophie” zitiert wird - das ist eine interessante Be-
schreibung eines Wahrnehmungsvorganges).

Wir haben dartiber diskutiert ob 'reine' Wahrnehmung tiberhaupt moglich
ist und haben gesehen, dass Wahrnehmung immer, unweigerlich, kondi-
tioniert ist, konditioniert sein muss.

69



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Abhidngig von Situation, Gefiihlslage, fritheren Erfahrungen, Angelerntem
und so weiter und so fort. (Die Geschichte von Kédpten Cook, mit seinem
riesigen Schiff, das von den anwesenden Eingeborenen nicht gesehen wird,
bis die Matrosen in kleinen Booten ausfahren. Erst dann werden sie

wahrgenommen...

Anschlieflend haben wir Formationen, Bildekrifte, Gestaltungen oder
Tendenzen (samskara/sankhara) besprochen. Es ist die 'Quelle' von Karma.
Es ist das Khandha das handelt, agiert, und reagiert (im Gegensatz zu
Vedana, welches eine eher empfangende Funktion ist). Sankhara reagiert -
und es schafft Karma (wdhrend Vedana das Resultat ist von Karma).

Sankharas sind dreifach: karmisch heilsam (kusala), karmisch unheilsam
(akusala) oder karmisch neutral (heisst: kiriya?).

Wir sind die Liste der Geistesfaktoren oder Geistesfunktionen (cetasika/
caita) durchgegangen. Von den Listen die 51 (Mahayana) oder 52 (Theara-
vada) Geistesfaktoren beinhalten, sind alle, aufler etwa zwei, Teil des
Sankhara-Khandha.

Dann haben wir Bewusstsein (vififiana/vijiiana) betrachtet und haben es
definiert als 'leer und wahrnehmend' ohne dass man viel mehr dartiber
sagen kann. Es gibt sechs Bewusstseinsarten, entsprechend der sechs
Objekte und der sechs Organe.

Diese fuinf Daseinsgruppen existieren also als komplex (und gesetzmaf3ig)
verwobene Prozesse, als Symphonien (Zusammenspiel verschiedener In-
strumente, Melodien, Musikanten, etc.) oder als Kakophonie (wenn
schlecht gestimmt).

Es gibt aber niemanden - innerhalb oder aufierhalb - der die ftinf Khandha
'hat' oder 'ist'.

Also kein separat existierendes Selbst oder Ich. Dabei ist es aber vollig

richtig, die eigenen ftinf Khandha (z. Bsp.) 'Ich' zu nennen. 'Ich' oder (in
70



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

meinem Fall) 'Fred' existiert durchaus, in einem 'konventionellen' Sinne
(eben in der konventionellen oder relativen Wirklichkeit).

Analogien zu den Daseinsgruppen

Es gibt einige Analogien zur Illustration der Khandha. Die Analogien
stammen wohl aus den Sutten. Es scheint mir aber praktischer, diese in der
Visuddhi Magga zu studieren, weil dort alles so schon zusammengefasst
ist.

[Nehmt ein Blatt im Querformat und schreibt die fiinf Khandhas unter-
einander. Korperlichkeit (rupa), Gefiihlstonung (vedana), Unterschei-
dende Wahrnehmung (safifia), Bildekrdfte (sankhara), Bewusstsein
(vinfhana)].

Das ist es, was wir sind und es ist das woran wir haften. Wir reden hier von
den Khandhas, aber eigentlich sind es die 'fiinf Daseinsgruppen des
Anhaftens' (upadana khandha/upashthana skandha). Leiden entsteht
durch das Anhaften an den Khandhas. Es folgen fiinf Analogien.

Erstes Beispiel - die einzelnen Khandha:

- Korperlichkeit wird verglichen mit Schaumblasen. Buddhaghosa
erkldrt: Schaumblasen, weil diese keinen Druck aushalten. Der Korper ist
empfindlich und duflerst verletzlich. Wenn wir einen Korper haben, haben
wir schon grundsatzlich das Problem, dass es so wenig braucht, bis er aus-
einanderfillt.

Schaumblase zeigt recht offensichtlich wie wenig es braucht. Sogar wenn
wir dies selbst bereits erfahren haben, stellen wir uns immer wieder vor, es
sei bei uns anders.

Vielleicht geht es euch anders, aber wenn man dreiundsechzigjahrig ist,
wird es noch offensichtlicher. Wenn ich zum Beispiel den Arm so halte,

71



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

dann wird er bald gefiihllos.

- Vedana wird verglichen mit Wasserblasen, weil diese nur fiir einen
Moment dauern, bis sie platzen. Es bedeutet, dass Vedana nicht befrie-
digen kann. Vedana ist das, was uns mit bleibender Befriedigung ver-
sorgen miisste. Es ist die Erfahrung von Vedana, die ausmacht, ob etwas
befriedigend ist oder nicht.

Wenn nun Vedana wie eine Wasserblase ist, wird leicht ersichtlich warum
es problematisch ist, daran zu haften. Weil wenn wir an Wasserblasen an-
haften - ernsthaft und mit Herzblut - haben wir ein Problem.

- Unterscheidende Wahrnehmungen (safifia/samjfa) werden mit Luft-
spiegelungen verglichen. Sie spiegeln etwas vor. Sie geben uns den
Eindruck es sei etwas da, wo nichts ist.

Ich habe noch nie ganze Stadte und Schlosser als Luftspiegelungen gese-
hen, aber ich bin mit 19 quer durch die Sahara getrampt, dort, wo sie am
flachsten und am wenigsten spektakuldr ist. So oft schienen Camions sich
zu ndhern und wurden grosser und grosser bis zu einem Punkt, an dem sie
in der Mitte zu zerbrechen schienen - und dann stand ein Fass da, einfach
nur ein Fass, die Pistenmarkierung. Wie bei uns im heiflen Sommer, wenn
die Strafie nass zu sein scheint, aber es sich herausstellt, dass es nur eine
Spiegelung ist.

Unterscheidende Wahrnehmungen sind vergleichbar mit Luftspiege-
lungen. Wenn wir an Luftspiegelungen anhaften, haben wir ganz offen-
sichtlich ein Problem.

- Bildekrifte, Formationen (sankhara/samskara) werden mit Bananen-
baumen, mit ,Pisangstauden”, verglichen. Da ist mir der spezifische
Zusammenhang nicht ganz klar. Aber es ist wichtig zu wissen, dass Bana-
nenbdume keine eigentlichen Stimme haben. Vielmehr sind es einfach
gerollte Bldtter (Zigarrenprinzip), die aussehen als wiren sie ein Stamm.
Dabei ist nichts Solides da, nur Schichten ohne festen Kern.

72



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Bildekrdfte sind ohne festen Kern, sind einfach eine Abfolge von Eigen-
schaften. Auch daran zu haften schafft Leiden.
- Bewusstsein (vififana/vijiana) wird verglichen mit Trugbildern
(d@hnlich wie Luftspiegelungen). Sie gaukeln einem etwas vor. Auch dort
haben wir ein Problem, wenn wir daran haften.

Dies sind die Illustrationen fiir die einzelnen Khandhas.

Es folgen die fiinf Daseinsgruppen des Anhaftens zusammenge-
nommen, in drei Beispielen. Die folgenden zwei Bilder sind recht

dramatisch. Sie zeigen sehr klar die Richtung (und auch die Disposition
oder Stimmung) der frithbuddhistischen Sichtweise.

Das Beispiel der Krankheit:

- Korperlichkeit ist wie ein Krankenhaus.
- Vedana ist wie die Krankheit.

- Unterscheidende Wahrnehmung ist wie die Krankheitsentstehung, der
Prozess der Krankheit.

- Bildekrifte sind der Krankheitserreger, die Ursache.

- Bewusstsein ist der/die Kranke, ist das, was die Krankheit hat.

- Der Korper (rupa) ist der Ort, an dem das Problem stattfindet, quasi die
Lokalitét, das Spital, in dem Dukkha stattfindet.

- Die Krankheit selbst, die Erfahrung, ist Vedana, das, was spiirt, erfahrt. In
diesem Sinn ist Vedana die Krankheit, denn es fiihlt sich leidvoll an.

- Vedana entsteht nur, wenn die Wahrnehmung (safifia) stattfindet. Der
Prozess der Wahrnehmung muss stattfinden, damit Vedana gleichzeitig
tiberhaupt stattfinden kann. So entspricht die unterscheidende Wahrneh-
mung dem Prozess der Krankheitsentstehung.

73



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

- Bildekréfte sind die Erreger. Das heifst, es ist Sankhara, das Karma schafft.
Karma (das haben wir vorhergesehen) ist die Ursache fiir Vedana. Das
heifst, Karma, Bildekrifte, sind Ursache fiir Vedana, die Krankheit.

Wenn ihr in das Ganze in eine zeitliche Abfolge bringen wolltet, miisstet ihr
zuerst Bildekrifte schreiben, dann erst Vedana. Es wiren also zuerst
Bildekrdfte (die Erreger), dann unterscheidende Wahrnehmung (der
Krankheitsprozess), dann Vedana (die Erfahrung), der Ort wo dies
stattfindet ist Rupa (das Spital).

- Wer die Erfahrung macht (oder hat) ist das ftinfte Khandha, Bewusstsein
(viffiana). Es 'weiss' um die Erfahrung. (Nicht aber 'ein Zeuge', ein Selbst',
sondern einfach ein weiterer prozesshafter Aspekt.) Ohne Bewusstsein
gdbe es null Erfahrung, Tiefschlaf, Ohnmacht.

Das Beispiel vom Straftiter, der bestraft wird:
- Korperlichkeit (rupa) entspricht dem Kerker, dem Geféangnis, dem Ort wo
die Bestrafung stattfindet.

- Vedana entspricht der Strafe, der Erfahrung der Strafe. (Zu Buddhas
Zeiten meist sehr hart: Auspeitschung, Stockschldge und Schrecklicheres).

- Unterscheidende Wahrnehmung (safifia) ist das Verbrechen, der Prozess
der bewirkt hat, dass man im Kerker landet und bestraft wird.

- Die Bildekrifte sind der Strafvollzieher, also die Ursache fiir das

schmerzhafte Gefiihl, fiir die Strafe. (Also das, was Vedana verursacht.)

- Das Bewusstsein (vifihana) wird verglichen mit der Verbrecherin oder
dem Verbrecher, also mit dem, der es erfihrt.

Das Beispiel vom Kochen und Essen:

- Korperlichkeit (rupa) entspricht dem Topf, dem Speisetopf. Das ist der
Ort.

74



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

- Vedana, die Erfahrung, entspricht der Speise.

- Unterscheidende Wahrnehmung (safifia) entspricht der Zukost, (das heifst
offenbar Zutaten, ingredients). Es ist die Entstehung, das, was es dazu
braucht (nicht die Ursache, aber der Prozess). Vielleicht konnte man hier
auch 'das Kochen' nehmen.

- Bildekréfte ist der Speisemeister, die Kochin, dasjenige, was zubereitet.

- Bewusstsein ist der/die Speisende.

Wir hatten also den ersten Punkt 'Schaumblase, Wasserblase, Luftspiege-
lung, Pisangstaude und Trugbild. Das sind die fiinf Khandha einzeln.

Die darauffolgenden Beispiele, Krankheit, Strafe und Speise, illustrieren die
fiinf Khandhas zusammengenommen, als die Art und Weise, wie die fiinf
zusammen funktionieren.

Das fiinfte Beispiel - die 'fiinf im Besonderen':

- Korperlichkeit soll als etwas 'Unreines' gesehen werden (asubha).

- Gefiihlstonungen (vedana) sollten als etwas 'Leidvolles' (dukkha) gesehen
werden. (Von Nyanatiloka tibersetzt als 'Elend'. Netter tibersetzt als 'nicht-
erfiillend', 'nicht-befriedigend'.

Buddha hat Dukkha, als nicht frei von den drei iiblen Zustinden bezeich-
net.)

- Unterscheidende Wahrnehmung (safifia) und Bildekréfte (sankhara) sollte
man als etwas 'Unpersonliches' (anatta) sehen, vor allem, weil sie keine
Gewalt oder Kontrolle tiber sich selbst haben.

Wahrnehmung und Bildekrifte sind gesetzméfiige Prozesse und in diesem
Sinne haben sie keine Kontrolle tiber sich selbst. (Obschon nattirlich eine
heilsame Kultivierung der Bildekrifte einen sehr positiven Einfluss hat.)
Also 'unpersonlich'.

75



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

- Bewusstsein (vififiana) sollte als etwas 'Unbestdndiges' (anicca) gesehen
werden, weil es dem Entstehen und Vergehen unterworfen ist.

Hier haben wir also Unreines (asubha), dann folgt Leidvolles (dukkha),
dann Anatta, und dann noch Anicca. Dies sind die vier Eigenschaften aller
erschaffenen, existierenden Dinge, die, wenn man sie mit getduschtem,
verblendetem Geist betrachtet, als die 'vier Verkehrtheiten' (vipallasa)
agieren.

Die vier Verkehrtheiten sind, wenn wir sie noch einmal in der gleichen
Reihenfolge betrachten:

Bei Rupa: Unreines als rein zu sehen, oder Unschones als schon zu sehen
(als subha zu sehen, was asubha ist).

Bei Vedana: Als gliickbringend zu sehen, was leidvoll ist (als sukha zu
sehen, was dukkha ist).

Bei Nummer drei (safifia) und vier (sankhara): Als selbst, personlich und
kontrollierbar zu sehen was nicht selbst, nicht personlich und nicht unter
unserer Kontrolle ist (als atta zu sehen, was anatta ist).

Und Nummer fiinf, Bewusstsein: als bleibend und dauerhaft zu sehen, was
im Grunde genommen verganglich ist (als nicca zu sehen, was anicca ist).
(Und es ist interessant zu sehen, dass genau beim Bewusstsein dies gerade
noch einmal gesagt wird.)

Wenn man einzelnen Aspekten der fiinf oder an allen ftinf Khandhas als
Ganzes anhaftet, entsteht Leiden. Und wir haften ihnen (fast) immer an.
Manchmal ist es einfach der Korper, an dem wir anhaften, manchmal 'mein'
Knie, das das Problem ist, manchmal ist es 'meine' Vorstellung, 'meine'
Meinung, 'meine' Idee, manchmal ist es einfach ein unangenehmes Gefiihl,
vielleicht nicht einmal ein Kérpergefiihl, das zum Problem wird.

Wo immer Anhaften ist, haben wir ein Problem, entsteht frither oder spéter

Leiden. Dabei ist mit Anhaften natiirlich nicht immer nur 'anhaften'
76



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

gemeint, sondern jede Art von ungeschickter (akusala) Reaktion, sei es
Anhaften oder Verlangen, sei es Aversion, Arger, Wut oder Hass, Neid,
Eifersucht, Stolz, Einbildung oder was immer. Anhaften steht fiir sie alle.
Mit Anhaften beginnt das Leiden.

Befreiung

Die Lehre (das Modell) der zwolf Glieder des abhidngigen Entstehens stellt
den dynamischen Prozess des Anhaftens dar und damit der Entstehung des
Leidens - und sie stellt die Art und Weise dar, in der man diesen Prozess
(durch Praxis) unterbrechen und dadurch Leiden beenden kann. Rechte
Erkenntnis und Rechte Gesinnung sind die Mittel, die Befreiung moglich
machen.

Ich sehe, dass ihr eine Kopie von "The Stillness of Being" von Ajahn Vira-
dhammo dabei habt. Es geht um das Kapitel , Trying to Find a Sweet One”.
Es hat mit rechter Erkenntnis zu tun;

(D, Right understanding, is in part the insight we need, in order to
undertake the Buddhist project of liberation, in the same way that we need
some understanding to start any project such as creating a garden or
building a new home”.

Wir miissen genau wissen, was wir da tun und worum es geht, sonst
bringt's nichts.

@ “Perhaps our understanding is very rough at first, we learn as we go, but
at least we have some sense of the work involved for the development of
our lives in line with the teachings of the Buddha. We need to understand
the logic of how to proceed”.

Genau das ist auch der Sinn des Studiums; klarer zu wissen, was wir da tun
und was das Wesentliche dabei ist.

(D Die Ubersetzungen sind in der Anlage am Ende des Buches wiedergegeben.

77



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

(3,1t is not simply a matter of accumulating knowledge or acquiring infor-
mation. The knowledge has to enter our hearts, so that we have the right
faith, the right conviction and the right intelligence to develop our lives in
a skilful and liberating manner”.

Darum geht es also wirklich. Dabei finde ich "to develop our lives" beson-
ders interessant, anstatt einfach "to develop our meditation."

@ "To do this, we need to understand the teachings concerning the five
Khandha." Anschliessend wird das folgende Chanting zitiert:

"Birth is dukkha, aging is dukkha, death is dukkha, sorrow, lamentation,
grief and sorrow is dukkha".

Falls also nicht klar ist, was mit dukkha gemeint ist: Eben 'Geburt, Altern,

Sterben und Tod, Sorgen, Kummer, Schmerz, Verzweiflung sowie das

Zusammensein mit dem was wir nicht mogen, getrennt sein von dem was

wir mogen, nicht erhalten was wir gerne hétten, erhalten, was wir lieber
-

nicht mochten', "in brief, the five focusses of attachment are dukkha", und
diese 'focusses' sind eben die Khandha.

® (Seite 32 unten:) "Thus, to have right view or right understanding we
must understand this crucial element of the Buddhist project. To seek the
deepest spiritual fulfillment in the khandhas or in sense experience is a
mistake. It’s like searching in the fridge for a hot meal."

Die tiefste spirituelle Erfiillung in den Khandhas oder in Sinneserfahrung
zu suchen ist ein Fehler, so als wiirde man im Kiihlschrank nach einer
heiflen Mahlzeit suchen.

Das ist eine radikale Aussage - denn, wo suchen wir tiblicherweise? In all
dem was uns bekannt ist, liegt es gerade nicht! Solange wir in dem suchen,
was uns bekannt ist (also in den finf Khan-dhas) finden wir es nicht, (denn
es ist sehr selten, dass man eine heifSe Mahlzeit im Kiithlschrank findet).

78



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Sonst sind wir wie Nasruddin, der am Markt sitzt, von einem Haufen
scharfer Chilis isst und mit Tridnen, die ihm iibers Gesicht laufen, unvor-
stellbar leidet. Seine Freunde fragen:

"Nasruddin, was tust du da? Worauf er antwortet: "Ich warte darauf, eine
stifSe zu erwischen."

Ist es nicht vielleicht genau das, was wir immer wieder tun? Dabei ist die
Analogie nicht ganz korrekt; weil die Chilis, die wir essen, oft noch etwas
Zucker oder Schlagrahm vorne drauf haben.

® Und der letzte Punkt (auf Seite 40) fasst zusammen: "This is what under-
standing attachment to the five Khandhas implies." Und fahrt fort: "Call it
tfive khandhas, call it the cicle of physical processes, call it the mind body
experience or call it life: If it moves don 't grasp it!"

(Wenn es sich bewegt, wenn es sich verdndert, halte es nicht fest!) Und
nattirlich bewegt es sich stiandig, da das Ganze ein dynamischer Prozess ist.

Hier haben wir einen der wesentlichen Aspekte der Vipassana-Meditation,
wie sie ganz besonders in den burmesischen Mahasi- und U Ba Khin- und
anderen Traditionen geiibt wird; zu sehen, dass sich alles rasant bewegt,
dass es weder eine solide Aufienwelt gibt noch solide Ich's im Inneren, die
sie erfahren, sondern dass es nur den Prozess von Erfahrung selbst gibt, der
sich standig und ununterbrochen verédndert, seiner eigenen Gesetzmafsig-
keit und nicht unseren Wiinschen und Erwartungen entsprechend.
Deshalb braucht es so viel kontinuierliche Achtsamkeit - damit dies tiefer
und tiefer erkannt werden kann. (Und wenn dies erkannt wird, vergeht
einem das Anhaften (manchmal ein wenig) von selbst.)

Ich ftihle mich oft sehr privilegiert, wenn ich mit Lehrern oder Lehrerin-
nen, oft gerade den asiatischen, unterwegs bin, sei es vom Flughafen zum
Zentrum oder beim Sightseeing in den Bergen. Zu sehen, dass sie alle ihre
ganz eigene Personlichkeit haben und ihre Vinaya- Regeln (je nach Tradi-

79



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

tion) verschieden handhaben miissen, aber dass jenseits davon meist eine
grosse Unbeschwertheit und Leichtigkeit durchkommt - das finde ich
immer wieder inspirierend.

Die fiinf Buddha-Weisheiten

Akshobhya Ratnasambhava  Vairocana Amitabha

Amoghasiddhi

(Shalu Gonpa, Tibet, PRC)

Es gibt gewisse Lehren, die den 'Buddha-Geist' oder 'ein vollig erwachtes
Wesen' beschreiben, auf eine Art und Weise die ich sehr relevant und
inspirierend finde. Entsprechend dieser Lehre ist jede der ftinf Daseins-
gruppen (khandha/skandha) ein grundlegender 'Ur-Aspekt' unseres
Wesens. Wenn wir diese in verblendeter Weise sehen und erfahren, sind
wir samsarische Lebewesen, von Konflikt und Leiden zerrissen.

80



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Wenn wir sie in unverblendeter Weise sehen und erfahren, erkennen wir
sie in ihrer urspriinglichen Natur, als Aspekte der Buddha-Weisheit, vom
Anbeginn an vollkommen. Sie sind die fiinf Weisheiten, oder die fiinf Jinas
(siegreiche Buddhas - siegreich iiber alle Tduschung).

Im Westen werden sie fdlschlicherweise oft die 'ftinf Dhyani-Buddhas'
genannt.

Wenn zum Beispiel die leere, unfassbare, ungeborene Natur der Wirklich-
keit (d. h. der fiinf Khandhas), vollkommen realisiert wird, ist das die
sogenannte 'Weisheit der Wirklichkeit' oder 'Dharmadhatu-Weisheit'- die
erkannt wird (die erscheint, manifestiert, 'which dawns').

Es ist die zentralste der fiinf Weisheiten. Sie ist die urspriingliche Natur des
finften Khandhas, der Bewusstseins-Daseinsgruppe. In einem vollkom-
men erleuchteten Lebewesen, einem Buddha (frei von klesha, karma und
avarana), ist diese 'Weisheit der Wirklichkeit' der letztliche Zustand des
Friedens - oder der Befreiung - in und fiir sich selber. Die eigene Erfullung.

Diese Lehre (dieses Modell) beschreibt zwar Buddhas, ideale Wesen; ich
finde aber, dass diese Beschreibung auch grofie Relevanz hat fiir uns, weil
diese Weisheiten unsere eigene grundlegende Natur sind und wir damit in
Verbindung treten konnen und sie - wenigstens zum Teil - erfahren und
ihre heilende und befreiende Wirkung spiiren konnen.

In meiner Beschreibung der fiinf Weisheiten werde ich jetzt mit dem ersten
Khandha, d. h. der ersten Weisheit beginnen und sie dann, eine nach der
anderen, durchnehmen und versuchen zu beschreiben, welches die
entsprechende Weisheit ist, in die die Khandha transformiert werden (oder
als die sie manifestieren).

- Die erste Daseinsgruppe ist also Form (rupa-khandha), welche die fiinf
Sinne und ihre fiinf Arten von Objekten, Farbe/Form, Klang, Geruch,

81



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Geschmack und Korperempfindung einschliefst. Also alle materielle Form
des Universums, innen und auflen.

Wenn nun der Geist welcher die 'Weisheit der Wirklichkeit' realisiert hat,
sich diesen Formen zuwendet, dann werden diese als 'blofSe Erscheinung'
erkannt, dhnlich den Reflektionen im Spiegel... welche erscheinen, aber
nicht wirklich existieren und nicht als konkret erfasst werden kénnen
(etwas das wir auch in der Meditation immer mal wieder merken). Damit
ist die Form-Daseinsgruppe (rupa-khandha) als die 'Spiegelgleiche Weisheit'
erkannt (oder manifestiert). Sie wird meist durch Buddha Akshobhya dar-
gestellt. (Erdbertihrungsgeste, meist blau.)

Obschon alle Formen scheinbar zu wechseln und zu verschwinden
scheinen, der Geburt und dem Tod unterliegend, hat doch nichts sich je
wirklich bewegt! Nichts hat sich je aus der vollkommenen Stille geriihrt.
Ganz &dhnlich wie die Reflektionen im Spiegel, die da zu sein scheinen,
funkeln, sich bewegen - und doch nicht wirklich sind.

Wie Longchenpa schreibt:
'So wie die Spiegelung der Sterne auf dem Wasser stetig funkelt- und,
obschon nichts da ist, doch etwas prasent ist, so sind auch die Bilder der
scheinbaren Priasenz dieser Welt, die auf den Wassern unseres Geistes
entstehen, erscheinend und doch nicht fassbar - spiegelgleiche
Weisheit/Form'.

('Kindly Bent To Ease Us', Chapt. 5: The Reflection of the Moon in Water -

frei zusammengestellt.)

- Die zweite Daseinsgruppe ist Gefiihlstonung (vedana-khandha), der
'Geschmack' einer jeden Erfahrung. Weil jede Erfahrung eine 'Gefiihls-
tonung' hat, ndmlich entweder angenehm, unangenehm oder neutral (wie
wir das immer wieder in der Meditation sehen), ist Vedana-Khandha die
Grundlage oder Ausgangslage fiir alle Reaktivitdt, von Anhaften und

82



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Widerstand, Verlangen und Abneigung (wenn Achtsamkeit, Weisheit und
Gelassenheit fehlen).

Wenn der Geist die leere, unfassbare Natur des Daseins realisiert und alle
Dinge als blofie Erscheinung erkannt hat, dann begegnet er den Gefiihls-
tonungen 'angenehm', 'unangenehm' oder 'meutral' mit grofier Gelassen-
heit und innerem Gleichgewicht und manifestiert die 'Weisheit der Wesens-
gleichheit'. Dann ist man gleich nah und gleich offen fiir alle Lebewesen
und alle Dinge und die Tduschung der Getrenntheit verschwindet. Diese
Weisheit wird durch Buddha Ratnasambhava dargestellt.
(Grofiziigigkeitsgeste, gelb.)

Es ist in dieser Fahigkeit von Vedana zu 'erfahren', Erfahrung zu 'fithlen',
dass wir, dass alle Lebewesen, gleich sind. Die leere, unerfassbare Natur
der Dinge zu sehen, bedeutet auch, dass man die 'gegenseitige Abhdngig-
keit' und 'Zusammengehorigkeit' aller Wesen und Dinge zutiefst erkennt
und erfdhrt.

'Inter-sein'(um TNHs Ausdruck zu gebrauchen), die Einheit und Gleich-
wertigkeit der Wesen und Dinge, ist dann vollstandig bewusst - und damit
auch die Tatsache, dass die scheinbaren Begrenzungen (zwischen uns und
anderen, innen und auflen) tatsdchlich nur eine Illusion sind. Das Gefiihl
der Getrenntheit fillt weg und echtes, tiefes Mitgefiihl fiir alle Lebewesen
entsteht.

- Das Form-Khandha ist also die 'Spiegelgleiche Weisheit', das Vedana-
Khandha ist die 'Weisheit der Wesensgleichheit'

- Die dritte Daseinsgruppe ist die der Unterscheidenden Wahrnehmung
(sanfa-khandha).
Wenn die 'Spiegelgleiche Natur' erkannt ist und die 'Wesensgleichheit' ver-
wirklicht ist, dann wird auch offensichtlich, dass jede Bewegung in diesem
Netz von gegenseitiger Abhdngigkeit eine Wirkung haben muss.

83



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Dies bedeutet, dass alle Handlungen (von Koérper, Rede und Geist) Wir-
kungen haben und Resultate zeitigen - sie schaffen Karma. Nichts ge-
schieht in einem Vakuum. Seien es unsere Gedanken und inneren Hal-
tungen, seien es unsere Worte oder Taten, sie werden unfehlbar auf uns
selber (und andere) einwirken.

So wie bei einem Stein, den man ins Wasser wirft, die Wellen in alle
Richtungen laufen - wihrend einer ganzen Weile.

Heilsames, lebensfreundliches, helfendes, heilendes Tun hat angenehme,
positive Wirkungen fiir die handelnde Person.

Unheilsames, zerstorerisches, ausniitzerisches Tun hat unangenehme,
schmerzhafte Folgen fiir die handelnde Person.

Diese ethische GesetzmafSigkeit klar und korrekt zu sehen und zu erken-
nen ist die Funktion der 'Weisheit der Klaren Unterscheidung', der
urspriinglichen, grundlegenden Natur des dritten Khandha. Diese Weisheit
wird durch Buddha Amitabha dargestellt. (Meditationsgeste, rot.)

Diese Weisheit vermag klar zu erkennen, wie das Leben, das Dasein
funktioniert, und was seine Gesetzmaifdigkeiten sind. Sie versteht, was zu
Leiden fiihrt und was zu Gliick und Heiterkeit fiihrt (d.h. sie versteht
Karma) und sie sieht, wo innere Freiheit liegt.
Padmasambhava sagt:
'Meine Sichtweise ist weit wie der offene Raum, aber mein Handeln,
mein Respekt fiir Ursache und Wirkung ist so fein wie Mehlstaub.' (Weil
unser Tun wirkt.)

Also:
- Das Form-Khandha ist die 'Spiegelgleiche Weisheit' (blofse Erscheinung),

- das Vedana-Khandha ist die 'Weisheit der Wesensgleichheit' (Verbunden-
heit),

84



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

- die Unterscheidende Wahrnehmung ist die 'Weisheit der Klaren Unter-
scheidungsfihigkeit'.

- Die vierte Daseinsgruppe ist die der sog. Bildekrifte (sankhara-
khandha) welche alle heilsamen und unheilsamen Emotionen und
Geistesqualitdten umfasst. Sie ist das, was Handeln, Tun, Agieren verur-
sacht, sei es mental, emotional, verbal oder korperlich.

Mit der Erkenntnis der leeren, blof erscheinenden Natur motiviert durch
Mitgefiihl und Liebe und mit der Weisheit die klar unterscheiden kann was
hilfreich und heilsam ist und was nicht, handelt man zum Wohle aller
Lebewesen, zum Wohle des Lebens selber, miihelos, freudig, furchtlos und
weise.

Dies ist das Khandha der Bildekrafte, welches als die 'Alles Vollbringende
Weisheit' funktioniert. Sie wird durch Buddha Amoghasiddhi dargestellt.
(Furchtlosigkeitsgeste, griin.)

Bildekrifte sind also all die Geistes-Funktionen, -Faktoren und -Zustidnde,
welche uns im Positiven wie im Negativen, motivieren, bewegen, zum
Handeln bringen. Es sind diese Bildekrdfte, die, wenn vervollkommnet, alle
guten Dinge und Werke in weiser Art zur Reife bringen.

- Wahrend man nun in dieser Art und Weise lebt und handelt, aus Mitge-
fithl und mit Weisheit, in der Erscheinung dieses Daseins, ruht man
unerschiitterlich in der Verwirklichung der leeren, ungeborenen Natur, der
'Weisheit der Wirklichkeit', oder 'Dharmadhatu-Weisheit' (wie oben bereits
erwdhnt).

Es ist die urspriingliche Natur des Bewusstseins- Khandha (vififiana-
khandha), des fiinften. Diese Weisheit wird meist durch Buddha Vairocana
dargestellt. (Lehr-Geste, meist weifs.)

85



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

- Man konnte sagen: diese Weisheit der letztlichen Natur der Wirklichkeit
ist der Bereich des eigenen Friedens und der personlichen Freiheit....
....widhrend die anderen vier Weisheiten sich auf dieses konventionelle,
erscheinende Dasein beziehen und auf das Verstehen und Handeln darin -
zum Wohle allen Lebens.

So ist der unzerstorbare Friede (einerseits) und das 'blofS erscheinende'
Handeln fiir alle 'blof3 erscheinenden' Lebewesen (andererseits) tatsachlich
untrennbar dasselbe!

Wie ein Gedicht sagt 'Die Bodhisattvas handeln - ohne sich zu riithren, und
Bliitenblitter fallen' Oder anders tibersetzt 'Die Bodhisattvas schreiten -
regungslos, und Bliitenblétter fallen'. (Marion Matics)

Obschon wir nicht so verwirklicht sind, obschon wir (noch) keine Buddhas
mit diesen vollkommenen Weisheiten sind, konnen wir uns davon
inspirieren lassen, konnen wir uns in dieser Lebensweise tiben, konnen wir
diese Weisheit und dieses Mitgefiihl kultivieren. Das ist unsere Praxis.

Fufsnote: Die meisten von Euch haben wohl schon diese bekannten
tibetischen Mandalas gesehen - als Thangkas gemalt oder sogar als drei-
dimensionale Paldste, mit einer Buddhafigur in der Mitte (Avalo-
kiteshvara, Tara - oder eben Vairocana) und mit einer (oder mehreren)
Buddhafiguren in jeder der vier Himmelsrichtungen.

86



Von den funf Daseinsgruppen des Anhaftens
zu den funf Buddha-Weisheiten
Die fiinf Khandha/Skandha

Diese Bilder sind wunderschone Kunst mit tiefer archetypischer Bedeu-
tung. Manche dieser Mandalas sind Reprédsentationen dieser fiinf Weis-
heiten, welche nichts weniger und nichts anderes sind als die vollig
transformierten fiinf Daseinsgruppen eines Menschen, d.h. unsere ureigene
Natur!

PS - Entsprechend dem jeweiligen Tantra (des buddhistischen Vajrayanas)
kann auch die zentrale Buddhafigur eine andere sein.

- Es gibt verschieden Interpretationen der 'Funf Buddha-Weisheiten'. Siehe
auch:

e Sogyal Rinpoche, Das tibetische Buch vom Leben und vom Sterben.
Ein Schliissel zum tieferen Verstindnis von Leben und Tod, O. W.
Barth, 2003.

e Lama Govinda, Grundlagen Tibetischer Mystik, O.W.Barth bei
Scherz, 1999.

87



Fred von Allmen

Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und
Nicht-selbst

In den buddhistischen Traditionen und besonders in der Erkenntnis-
Meditation!, wird viel Wert darauf gelegt, die Wirklichkeit durch direktes
Beobachten und sorgféltiges Erforschen zu betrachten. Das Sehen und
Erkennen von dem was 'wirklich' ist, wird Weisheit (pafifia/prajia) ge-
nannt. Es ist das Resultat des direkten, achtsamen Beobachtens der
Moment-zu-Moment-Erfahrung, ungetriibt durch die getduschten,
gewohnheitsmafiigen Fehlwahrnehmungen.

Wenn wir einen Menschen betrachten, zum Beispiel uns selbst, unseren
Korper, Psyche und Geist, konnen wir verschiedene Aspekte, Eigenschaf-
ten und Funktionen erkennen, die uns ausmachen.

Eine Unterscheidung besteht darin, dass wir zwei Aspekte auswihlen: die
physisch-korperliche Ebene und die psycho-mentale Ebene. Mit anderen
Worten: Form und Geist.

- Form schliefst nicht nur den physischen Korper, sondern auch alle Objekte
der funf Sinne mit ein, ndmlich das Empfundene, das Gesehene, das
Gehorte, das Gerochene und das Geschmeckte.

1 Die Meditation der Erkenntnis oder Einsicht, Vipassana, Vipashyana oder Lhag-
tong. Im Unterschied zur Meditation der Sammlung oder Konzentration (Acht-
samkeit auf den Atem oder auf ein anderes Objekt), werden in der Erkenntnis-
Meditation die Funktionen sowie das Wesen, bzw. die Natur, aller Erfahrungen
betrachtet und ergriindet. Vipassana (Erkenntnis) wird heute oft verwechselt mit
Achtsamkeit. Achtsamkeit ist ein unverzichtbarer Aspekt der Erkenntnis-
Meditation. Aber Achtsamkeit allein bringt noch keine Erkenntnis.
Erkenntnis-Meditationen kennt man sowohl in den Siidost-asiatischen Traditio-
nen Burmas, Thailands und weiteren (Vipassana) als auch in tibetischen Tradi-
tionen des Mahamudra oder des Dzogchen sowie in Traditionen Chinas, Koreas
und dem Zen.

88



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

- Geist bedeutet in den meisten buddhistischen Traditionen 'Herz und
Geist!, das heifst: Gefiihls-Tonung, Wahrnehmung und Unterscheidungs-
vermogen, Emotionen, Gefiihle, andere Geistesqualitdten, Gedanken,
Bewusstsein. Kurz, alle nicht-materiellen, nicht-korperlichen Aspekte. So
konnen wir also Korper einerseits und Herz-Geist andererseits unter-
scheiden.

Fiinf Daseinsgruppen

Zuweilen werden auch fuinf Aspekte oder Gruppen von Eigenschaften und
Funktionen unterschieden. Es sind die fiinf Skandhas (Sanskrit) oder
Khandha (Pali), oft tibersetzt als die ‘fiinf Aggregate’. Ein geeigneterer
Begriff ist ‘Daseinsgruppen’. Es sind Aggregate oder Gruppen in dem
Sinne, dass es nicht fuinf verschieden Dinge sind, eben ‘Die fiinf Khandhas’,
sondern das jedes der Khandhas eine Anhdufung von verschiedenen
Aspekten und Funktionen ist. Der Pali Begriff bedeutet ,"Haufen’.

Die ftinf Daseinsgruppen sind:
e Form oder physische und korperliche Aspekte (rupa).
e Erfahrungstonungen (vedana).
e Unterscheidung und Wahrnehmungs-Funktionen (samjha/safifia).

e Emotionale-, Willens- und Geistes-Funktionen oder 'Bildekrifte'
(samskara/sankhara).

e und Bewusstsein (vijfiana/ vififiana).

Erkennen und Verstehen dieser Daseinsgruppen (die wir sind!) ermog-
lichen nicht nur einen Zugang zur Art und Weise in der wir funktionieren,
sondern bieten auch Hilfe beim Erkennen von Nicht-Selbst (anatta), der
nicht-selbst existierenden Natur unseres Seins.

Was beinhalten nun diese Daseinsgruppen?

89



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

Form (rupa)

Die Daseinsgruppe der Form umfasst alle korperlichen, physischen, mate-
riellen Aspekte. Nach buddhistischer Tradition besteht Form aus vier
grundlegenden Elementen: Erde, Wasser, Feuer und Luft.

Diese vier Elemente sind verschiedene Funktionen und Manifestationen,
welche die materielle Wirklichkeit ausmachen. Sie sind vor allem als
unmittelbar wahrnehmbare Sinneserfahrungen zu verstehen.

- Das Erd-Element bezieht sich auf Ausdehnung; auf die Tatsache, dass
Materie Raum einnimmt. Dies kann direkt wahrgenommen und erfahren
werden als Harte oder Druck im Korper.

In der Meditation sind es diese Erfahrungen, denen wir Aufmerksamkeit
schenken, anstatt auf der Ebene der Vorstellungen zu bleiben, wie das bei
'Korper', 'Hand' oder 'Knie' der Fall ist.

- Das Feuer-Element bezieht sich auf Temperatur. Dies kann direkt wahr-
genommen und gefiihlt werden als: kalt, kiihl, warm, heifs oder brennend
heiss. Es mag sein, dass wir dasitzen und der Gedanke kommt: 'Oh, es ist
wirklich heifs hier drinnen!'

Wenn wir in diesem Moment mit der Achtsamkeit direkt mit dem Korper
in Kontakt treten - was nehmen wir wahr? Eine Anzahl wechselnder
Empfindungen von ‘Kilte’, “‘Warme’ oder “Hitze'.

Dies ist die Ebene auf die wir unsere Achtsamkeit richten wollen, nicht auf
den Gedanken “Es ist heif$ hier’.

- Das Luft-Element bezieht sich auf Bewegung; die Tatsache, dass materi-
elle Dinge sich bewegen. Deshalb kann das Luft-Element als Bewegung,
d.h. als Pulsieren, Vibration, Oszillation wahrgenommen werden.

- Das Wasser-Element bezieht sich auf Kohision, die Tatsache, dass Mate-
rie zusammengehalten wird durch die Krifte der Kohésion. Es heifst, dass
das Wasser-Element nicht wahrgenommen oder gefiihlt werden kann, weil
es zusammenftigt und somit den Impact der sich beriihrenden Oberfldchen

90



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

auflost. Manche Lehrende findet allerdings, es werde als 'flieffen' wahrge-
nommen.

Zusétzlich zum Koérper und den Korperempfindungen sind auch folgende
Aspekte Teil der Form-Daseinsgruppe:

e Das Seh-Organ und visuelle Formen.
e Das Hor-Organ und Gerdusche
e Das Organ der Nase und Gertiche

e Das Organ der Zunge und Geschmack

Die direkte Erfahrung dieser Sinnes-Objekte sollte ebenfalls Bestandteil der
Achtsamkeitsmeditation sein.

Gefiihlstonung (vedana)

Vedana ist eines der am oftersten missverstandenen Konzepte der bud-
dhistischen Lehre und folgt dicht hinter dem Konzept der 'Leerheit’, bei
dem die Missverstdndnisse noch gravierender sind.

Der Grund dafur ist der, dass es in unseren westlichen Sprachen keine
passenden Aquivalente gibt. So wird hier der Begriff Gefiihlstonung oder
einfach “Vedana’ (sprich: Veedana) verwendet. Es ist das erfahrene oder
empfundene ‘Gewebe’, der Geschmack einer jeden Erfahrung, die Art in
der sich eine Erfahrung anfiihlt. Namlich gliickselig, angenehm, neutral,
unangenehm oder schmerzhaft.

Gefiihlstonung bezieht sich also nicht auf Gefiihle oder Emotionen, son-
dern eben auf den erfahrungsmifliigen Empfindungston einer jeden Wahr-
nehmung. Zum Beispiel:

- Ein Gedanke der Selbst-Bewertung und -Verurteilung fiihlt sich ver-
mutlich unangenehm an. Dieses 'Unangenehme' ist Vedana, nicht der
Gedanke.

91



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

- Eine schone Aussicht oder Ansicht fiihlt sich wahrscheinlich angenehm
an. Der Aspekt des 'Angenehm-seins' dieser Erfahrung ist Vedana, die
Geftihlstonung.

- Eine bittere Medizin schafft meist eine unangenehme Geschmacks-
Erfahrung. Dieses Unangenehme ist Vedana, die Gefiihlstonung.

- Ein Einatemzug mag sich neutral anfiihlen. Diese neutrale Erfahrungs-
tonung ist Vedana.

- Ein Moment der Wut fiihlt sich vielleicht schmerzhaft an. Der schmerz-
hafte Aspekt dieser Erfahrung ist Vedana, nicht die Wut selbst.

- Eine Verspannung im Genick ist unangenehm. Dieses 'Unangenehme' ist
Vedana.

Die gebrduchlichste Definition von Vedana ist einfach ‘Erfahrung’ 2 oder
‘die blofie gefiihlsméfiige Eigenschaft einer Erfahrung’® oder vielleicht:
jenes Element unseres Wesens, das die Fihigkeit hat zu erfahren, die
Fahigkeit Erfahrung zu machen

Es gibt unendliche Moglichkeiten von Geftihlstonungen auf der Skala von
gliickselig zu schmerzhaft, von intensiv bis subtil, mit kdrperlichen, sinn-
lichen, emotionalen oder mentalen Erfahrungen.

Man konnte vielleicht auch sagen: Gefiihlstonung ist der rezeptive, emp-
tangende, passive Teil unserer Fahigkeit zu ‘erfahren’.

Die Gefiihlstonung, Vedana, ist ein Aspekt unseres Wesens, der weitreich-
ende Bedeutung und Wirkung hat, denn es ist die Gefiihlstonung, auf die
wir reagieren: mit Anhaften und Ablehnung, mit Verlangen und Hass, mit
Eifersucht und Angst, wodurch alles innere Leiden entsteht. Deshalb miis-
sen wir diesem Bereich unserer Praxis besondere Beachtung schenken,
wenn wir uns tatsdchlich vom Leiden befreien mochten.

2 Tibetisch.
3 Theravada.

92



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

Ab und zu kann man eine ganze Sitz- oder Geh-Meditation lang darauf
verwenden, das achtsame Gewahrsein auf den ‘Gefiihlston’ einer jeden
Erfahrung zu lenken: 'angenehm', 'unangenehm', 'neutral’, etc.

Je klarer wir damit in Kontakt stehen, desto eher haben wir eine Wahl
zwischen gewohnheitsméfiigem Reagieren mit Anhaften oder Ablehnung
- oder bewusstem In-Beziehung-sein, mit Weisheit und Gelassenheit.

Wahrnehmung - Unterscheidungsvermaogen (samjiia/saiiiia)

Diese Daseinsgruppe bezieht sich auf jene Funktionen, welche Dinge
wahrnehmen, das Eine vom Anderen unterscheiden, die Objekte als solche
erkennen und ihnen Namen geben. Sie organisiert das Rohmaterial, das
durch die Sinne und unseren Geist einstromt oder niederprasselt, so dass
es Bedeutung erlangt und zu einem verstehbaren, sinnvollen Ganzen wird.
Diese Daseinsgruppe ist so etwas wie das Betriebssystem unseres Compu-
ters. Hier ein Beispiel eines einfachen Wahrnehmungsablaufs, beschrieben
von Shwe Zan Aung:*

“Damit wir beim Betrachten einer Rose denken oder sagen konnen: ,Ich
sehe eine Rose!”, braucht es eine Anzahl komplexer Abldufe visueller
Wahrnehmung, wie das Unterscheiden von gewissen Farben und Formen,
als verschieden von Ihrem Hintergrund und den umgebenden Formen.
Diese Abladufe finden einige hunderttausendmal statt, bis dann ein anderer
Ablauf, der sogenannte 'synthetische Prozess', beginnt. Dieser wiederholt
sich ebenfalls mehrere Male und formt aus den einzelnen, abwechselnd
vorgestellten Teilbildern das Gesamtbild der Rose.

Dann folgt der Ablauf oder Prozess der 'Erfassung der Bedeutung', der sich
tiir eine gewisse Zeitspanne wiederholt. Zuletzt folgt der Prozess 'Erfassen
des Namens', der einen Namen schafft, um die Idee auszudriicken.

4 Aus Lama Anagarika Govinda, Die psychologische Haltung der frithen bud-
dhistischen Philosophie, Octopus bzw. Lowit.

93



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

Wenn der Name dem Wahrnehmenden bereits bekannt ist, wie z.B. in
'Rose', konnen drei weitere Prozesse ablaufen:

Ein Prozess, der 'Konvention' heifit und ein Prozess, der 'Vergleichen' heifdt,
worauf das Urteil gebildet wird: “Dies ist eine Rose”. Und schliefslich, in
einem Prozess der Namenserfassung, wird dem Objekt der 'Name der
Klasse' zugeteilt. Der Begriff wird unter eine bekannte Klasse gebracht.

Diese komplizierten Prozesse der reproduktiven und konstruktiven Bild-
werdung, der Erinnerung, Vorstellung, Unterscheidung, des Urteilens und
Klassifizierens, folgen einander so schnell, dass die Wahrnehmende glaubt,
sie 'sehe' eine Rose augenblicklich.”

So komplex sind die Prozesse, welche in einem Akt der Wahrnehmung, in
der dritten Daseinsgruppe, ablaufen. Diese enorm schnellen, dynamischen
Prozesse spielen meist zusammen mit den Sinnesorganen und den &dufie-
ren und inneren Objekten, die wahrgenommen werden und die Teil sind
der Rupa-Daseinsgruppe.

Mit jeder Sequenz entsteht auch eine Gefiihlstonung (vedana), die Teil der
zweiten Daseinsgruppe ist. Das Ganze wird 'bewusst' oder 'gewusst' durch
die (5.) Daseinsgruppe des Bewusstseins. Und eine stindige Bezugnahme
oder Reaktion auf all das findet statt, die nichts anderes ist als die Funktion
der vierten, der Bildekrifte-Daseinsgruppe.

Es zeigt wie dicht und komplex die Vernetzung aller Aspekte ist, die stan-
dig stattfinden und uns Menschen ausmachen. All dies lduft ab, ohne dass
da irgendwo noch eine unabhéngige, feste Entitidt vorhanden wiére, welche
diese Prozesse “ist’ oder ‘hat’.

Bildekrifte (samskara/sankhara)

Was oft als Bildekrifte bezeichnet wird, sind die emotionalen-, Geistes- und
Willenskrifte und Tendenzen.
Diese vierte Daseinsgruppe ist der aktive Teil der Funktionen unseres Geis-

94



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

tes und Herzens. Es schliefst alle heilsamen und unheilsamen Emotionen
und alle Geistesfaktoren und -qualitdten mit ein.

Diese Gruppe umfasst sowohl Verlangen, Ablehnung und Tduschung, als
auch Achtsamkeit, Loslassen, liebevolle Giite und Weisheit. Sie schliefst
sowohl Schldfrigkeit, Zerstreutheit und Ruhelosigkeit, als auch Wachheit,
Sammlung und innere Ruhe mit ein.

Es ist die motivierende Absicht, die bewegende Kraft, hinter all unseren
Handlungen des Korpers, des Redens und des Geistes. Listen aus der
buddhistischen Psychologie® fithren +/- fiinfzig dieser Funktionen oder
Faktoren (caitasika/ cetasika) auf. ©

Die Bildekrifte sind das, was Karma schafft: Alle 'Absichten’, die hinter
unseren Handlungen stehen und diese karmisch farben und steuern, sind
Teil dieser Daseinsgruppe. Somit ist es das, was Kriege verursacht - und
unendliches Leiden schafft, als auch das, was helfen, heilen, lieben, ver-
stehen - und befreien kann!

Es sind also Formationen, Bildekréafte, Gestaltungen, Tendenzen und ge-
wohnheitsméfiige Reaktionen. Dabei ist es genau hier, in diesem Prozess
von Bildekriften, in den man durch die Praxis, eingreifen kann. Dadurch
laufen die Tendenzen des Geistes nicht mehr gewohnheitsméfSig ab, son-
dern bewusst gewdhlt.

Bewusstsein (vijiiana/viiifiana)

Die fiinfte Daseinsgruppe ist Bewusstsein. Damit ist nicht 'bewusstes
Denken' gemeint, sondern Befreiende Weisheit - die ftinf Daseinsgruppen
und Nicht-Selbst einfach die rohe Funktion oder Fahigkeit des Bewusst-
seins. -

5 Das Pali-Abhidhamma, das Abhidharma-Samuccaya von Asanga, das Abhi-
dharmakosha von Vasubandhu und andere.

6 Siehe Fred von Allmen, Buddhismus, Lehren, Praxis, Meditation, Theseus/
Kamphausen.

95



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

In Englisch: “The faculty of 'knowing' - mere, naked knowing or cognition.’
Die Fahigkeit des nackten Erkennens. Im Gegensatz dazu steht zum
Beispiel ein Stein, der diese Fahigkeit nicht hat und der zum Beispiel die
Farbe des Himmels oder des Grases nicht wahrnehmen kann.

Bewusstsein in diesem Sinn wird definiert als: ‘klar und wahrnehmend’
oder auch ‘leer und wahrnehmend’. Leer in dem Sinne, dass im Bewusst-
sein nichts vorhanden ist, dass es ohne Form, Farbe, Gestalt oder Inhalt ist,
bis es mit einem Objekt in Kontakt kommt. So wie ein Spiegel leer ist und
deshalb alles was ihm gegentibergestellt wird, reflektieren kann.

Bewusstsein hat entsprechend auch keine Grofie oder Ausdehnung im
Raum und es kann nirgendwie, nirgendwo lokalisiert werden. Auch in
diesem Sinne ist es 'leer'.

Dabei hat es aber die Fahigkeit, widerzuspiegeln, zu reflektieren, wahr-
zunehmen, eben 'bewusst' zu sein. Vielleicht auch hier noch ein Stiick weit
vergleichbar mit einem Spiegel, aber nur in der Fahigkeit der Wiedergabe,
nicht in der Fahigkeit des Bewusstseins.

Man unterscheidet sechs Typen von Bewusstsein, entsprechend ihrem
Objekt. Es sind:
- Sehbewusstsein in Verbindung mit dem Auge,

- Horbewusstsein in Verbindung mit dem Ohr,
- Geruchsbewusstsein in Verbindung mit der Nase,
- Geschmacksbewusstsein in Verbindung mit der Zunge,

- Bertihrungs-/Korperbewusstsein in Verbindung mit dem Korper
und

- Mentales, emotionales Bewusstsein (Denk-Fiihl-Bewusstsein) in
Verbindung mit Herz und Geist.
Es sind diese sechs Typen von Bewusstsein, die 'wahrnehmen', die

'bewusst' sind, im Gegensatz zu Steinen, Wasser oder Luft.

96



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

Zusammenfassend kann gesagt werden: Unsere dufiere und innere Welt,
im Zusammenspiel mit dem Korper, der Form-Daseinsgruppe, wird
'erfahren' oder ‘gekostet’ durch die Vedana-Daseinsgruppe, wird von der
Unterscheidungs-/ Wahrnehmungs-Daseinsgruppe 'geordnet'’ und mit
'‘Bedeutung versehen'. Durch die Bildekréfte-Daseinsgruppe wird aktiv an
ihr teilgenommen und sie wird 'wahrgenommen', 'ist bewusst' durch die
Bewusstseins-Daseinsgruppe.

Nicht-Selbst

Diese Prozesse, dieser Tanz der Daseinsgruppen ist es also, was und wer
wir sind. Da ist nicht 'noch etwas' oder 'jemand', der 'dahinter' wére, nie-
mand 'darin' oder 'dartiber', der die Daseinsgruppen hat oder ist.

Was wir sind, ist dieses unglaublich dynamische Muster aus zusammen-
wirkenden Elementen und Funktionen, die in enger Abhéngigkeit vonein-
ander entstehen - ohne eine statische, solide, fassbare Entitit oder Ichheit
innerhalb des Prozesses. Und nattirlich auch kein 'Selbst' oder 'Ego', das wir
loswerden miissen, wie Viele das glauben.

Klares Sehen dieser Tatsache, durch direkte Erfahrung und Erkenntnis,
wird zu befreiender Weisheit. Das heifst nicht, ein fiir alle Mal befreiend,
sondern je ofter und je kontinuierlicher man in diesem Modus verweilen
kann desto befreiender ist die Wirkung,.

Es ist das Verstandnis der 'gegenseitigen Abhdngigkeit' oder des 'Inter-
seins', wie Thich Nhat Hanh es nennt, der Tatsache des 'Eng-Verwoben-
seins' allen Daseins und gleichzeitig der 'nicht-unabhangigen Selbstexistenz'
oder 'Nicht-Selbst', was durch die sorgfiltige Beobachtung der Daseins-
gruppen ‘in Action’ erkannt werden kann.

Wann immer wir in diesem Verstiandnis leben, ruhen, sind wir frei. Wie es
ein Monch aus Sri Lanka ausdriickte: "Kein Selbst - kein Problem!"

97



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

Wann immer unser Geist sich mit einer der fiinf Daseinsgruppen identi-
tiziert oder sie ergreift, glaubend sie sei 'Ich', 'mich' oder 'mein', sind wir ge-
fangen und leiden. Dann kénnte man sagen: "Viel Selbst - viele Probleme!"

Auch die Daseinsgruppen sind nicht selbstexistent

Dazu kommt nun, dass nicht nur innerhalb der fiinf Daseinsgruppen kein
Selbst gefunden werden kann, sondern jede der Daseinsgruppen selber
auch leer ist von Substanz und Erfassbarkeit. Auch die Daseinsgruppen
selbst entstehen und vergehen von Moment zu Moment, abhédngig von
Ursachen und Bedingungen und wenn naher betrachtet, werden auch sie
als substanzlos und nicht-selbstexistent durchschaut. So heifit es in einem
bekannten Text die fiinf Daseinsgruppen betreffend:

" Materielle Formen sind wie Schaumgebilde,

Gefiihlstonungen sind wie Wasserblasen,

Unterscheidende Wahrnehmungen gleichen Fata Morganas,
Bildekrafte sind wie der Stamm der Bananenpalme,

(dieser sieht aus wie ein Stamm, besteht aber nur aus gerollten Bldttern),
Bewusstsein dhnelt einer magischen Illusion."

Eine lebendige Show blofier Erscheinung; funkelnd und doch substanzlos!
Diese transparente, unfassbare, leere Natur nicht-konzeptuell unmittelbar
zu erkennen heifst, die letztendliche Wirklichkeit zu verstehen und
bedeutet, dass Herz und Geist sich ganz o6ffnen, frei von Ergreifen und
Festhalten, frei von Widerstand und Ablehnung, in Erleichterung und
Frieden.

Die Substanzlosigkeit in allem zu erkennen befreit

Hier soll nun noch etwas ndher auf diese 'Leerheit von Selbst-Existenz'
eingegangen werden. Der Zugang ist fiir die meisten einfacher, wenn von
der Seite des abhédngigen Entstehens herangegangen wird:

98



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

Wenn wir einen Baum vor uns sehen, haben wir den Eindruck, sind wir
sogar uberzeugt, dass 'Baum' ein unabhédngig dastehendes Objekt ist. Wir
sehen und erfahren ihn als abgetrennt vom Hintergrund und von seiner
Umgebung, mit klaren Abgrenzungen zwischen dem was dazugehort und
dem was nicht dazugehort. Wir nehmen 'Baum' per se wahr, unabhingig
und selbstexistent. Gleich wie 'Fred' oder 'Ich' getrennt und unabhéngig
vom Rest des Lebens erscheint.

In Tat und Wahrheit gibt es im Leben aber keine solche Art und Weise des
Seins.

Friither gab es den Baum nicht.
Spdter wird es ihn nicht mehr geben.
Wie wirklich kann er dann sein?

Er existiert, weil die Samen anderer Baume auf die Erde fielen und weil
Regen, Sonne, Licht, Warme und Luft im rechten MafS vorhanden waren.

Der Baum existiert abhingig von unzdhligen Ursachen und Bedingungen
und nicht unabhingig davon!

Wenn wir den Baum betrachten, sehen wir griin und braun.
Wenn wir ihn beriihren, fithlen wir rau.

Riechend riechen wir Harz und Holz.

Horen tun wir den Wind, ein Rauschen und ein Achzen.
Aber Baum per se, 'Baumheit', finden wir nie,

aufser als Konzept, in der Vorstellung in unserem Geist.

Ein unabhingiges, selbst-existentes Ding,
ein unabhangiges, selbst-existentes Wesen kann es unmdoglich geben.

Wo ist das Kind, das wir waren?
Wohin gehen meine Worte, sobald sie meinen Mund verlassen haben?
Wohin ist 'Gestern' verschwunden?

99



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

Longchenpa, der bedeutendste Dzogchen-Meister seiner Zeit” prasentiert
sechs Bilder, welche die Natur dieser erscheinenden Wirklichkeit
illustrieren:

- [llusion, magische Heraufbeschworung. Sie sieht echt aus, ist aber
nicht wirklich.

- Fata Morgana. Sie erscheint real, bis wir ndherkommen. Dann 16st sie
sich auf.

- Spiegelung des Mondes im Wasser. Sie ist nicht fassbar.

- Echo. Ein Laut erscheint. Aber dort wo er herkommt ist nichts und
niemand zu finden.

- Wolkenland. Es ist nicht greifbar.
- Phantome. Es sind schemenhafte Erscheinungen ohne Substanz.

- Auch Traum gilt als Beispiel. Das Erleben ist vollig real, verschwindet
aber beim Aufwachen.

“Die Dinge sind nicht was sie zu sein scheinen”, heifit es im Lankava-
tara-Sutra. Dann wird aber angeftigt: “noch sind sie irgendwie
anders”.

Die Dinge und Wesen des Daseins haben nicht die Substanzhaftigkeit, mit
der sie uns erscheinen. Sie existieren aber auch nicht in einer anderen Art
und Weise. Sie sind allesamt leer von Selbstexistenz, aber sie entstehen
allesamt in einem stdndigen Prozess von Abhdngigkeit, von gesetzmafsi-
gem bedingtem Entstehen. Und sie wirken. Darum heifst es ja “Wirklich-
keit'!

Wenn wir das nichtfassbare Wesen der Dinge klar erkennen und erfahren,
geben wir den Versuch auf, anzuhaften, festzuhalten und immer die Kon-
trolle behalten zu wollen. Wir erkennen, dass diese Versuche meist nuzt-

7 Longchen Rabjampa oder Longchenpa (1308-1364), war einer der bedeutend-
sten Meister der tibetischen Dzogchen-Tradition.

100



Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst

los, sinnlos, miifSig und absurd sind - und lassen los oder lassen die Dinge so
sein. Zu tiefste Erleichterung und Befreiung des Herzens tritt ein: erkennen,
verstehen, angenommen und verbunden sein.

Hier vertieft sich auch unsere Verantwortung in dieser Welt. Wir miissen
klar verstehen: Was immer auch die Erfahrung sein mag: 'Leerheit, Nir-
vana, das Ungeborene', ist letztlich nicht von alleiniger und ausschliefs-
licher Bedeutung. Was zihlt, ist die Wirkung, die solche Erfahrungen auf
die Praktizierenden haben.

Sind sie echt transformierend? Ist dies auch dufserlich wahrnehmbar?
Manifestiert es sich in dieser Welt?

Letztlich werden alle “an ihren Friichten’ gemessen.

Auftreten, Titel, Charisma oder Bescheidenheit, all das ist nicht sehr rele-
vant.

Eine spiirbare innere Freiheit von den Zwingen des Verlangens, der
Aversion, des Ehrgeizes und des Stolzes, tiberzeugend gelebte Weisheit,
menschliche Warme und Mitgefiihl und eine nutzbringende Wirkung auf
die Menschen und auf das Leben - das ist entscheidend, das ist es, worum
es wirklich geht.

101



Fred von Allmen
Aufwachen aus den Tauschungen

Anicca - Dukkha - Anatta - Asubha
Die vier Verkehrtheiten

Bei all den Belehrungen des Buddhas geht es immer nur um Eines. Er hat
es folgendermassen ausgedrtickt:

“ Friiher wie heute lehre ich nur dies:
Leiden — und das Ende des Leidens;
die unerschiitterliche Befreiung des Herzens.” 1

Leiden sehen und anerkennen

Um uns klar zu machen, wo innere Freiheit und tiefe Verbundenheit mit
dem Leben liegen, hat der Buddha erst mal nicht vor allem von Gliick,
Freude und Friede gesprochen. Vielmehr machte er unermiidlich klar, dass
wir leiden und was mit diesem Leiden gemeint ist.

Das Vorgehen ist vergleichbar mit einer schleichenden Krankheit, die wir
zuerst erkennen miissen und merken, dass wir daran leiden, damit wir
beginnen, nach einer wirksamen Therapie zu suchen und diese auch
anzuwenden.

Genau dieses Thema des Leidens, und zwar des psycho-mentalen, emo-
tionalen Leidens, soll in diesem Text angesprochen werden, auch wenn dies
nicht sehr beliebt ist. Es ist ein Sachverhalt, den wir eigentlich lieber nicht
so genau betrachten mochten. Eher wiirden wir ihn verdréangen und zu
Angenehmem tbergehen: Essen, Sex, Fernsehen, Musik, Social Media,
Freunde...

Jede Ablenkung ist verstandlicherweise willkommener, als hinschauen und
hinspiiren. Das ist vielleicht auch der Grund, warum Meditation gerade

1 Buddha, Samyutta Nikaya, 22, 86, 23 sowie Majjhima Nikaya 29, 7.

102



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

boomt: Es werden Stressfreiheit, Wellness und angenehmen Zustinde
versprochen.

Darum ging es dem Buddha aber nicht. Seine Absichten waren viel tief-
griindiger. Er wollte das Problem des Leidens von der Wurzel her an-
gehen. Deshalb sprach er immer wieder von den sogenannten ‘Wurzel-
Ursachen’ des Leidens: Verblendung und Tduschung, Verlangen und An-
haften, Ablehnung, Arger und Hass.

Er tat es, um aufzuzeigen, wie echte und tiefe innerer Freiheit erlangt
werden kann. Dabei finden allerdings manche, dass sie eigentlich gar nicht
leiden, ohne zu merken, dass sie sich vielleicht gerade gedrgert haben, dass
sie unterschwellige Sehnstichte mit sich tragen oder dass sie mit ihrem Job
oder ihrem Lohn nicht zufrieden sind.

Andere finden die Lehren und die Praxis des Dharma sogar pessimistisch,
weil sie zuerst auf das Problem des Leidens fokussieren. Oder weil sie gar
nicht merken, wie tief das innere Leiden oft sitzt oder sich einfach nicht
vorstellen konnen, dass dies nicht wirklich sein miisste.

Gereiztheit, Arger, Wut, Frustration, Unzufriedenheit, Konflikte, Zweifel,
Sehnstichte, Verlangen, Begierden, Mangelgefiihl, Verlustangste, Beftirch-
tungen, Angst und Panik, Stress, Depression, Minderwertigkeitsgefiihle,
Kummer und Sorgen, enttduschte Erwartungen, Gefiihle der Einsamkeit,
von grob bis subtil, von offensichtlich bis unterschwellig - damit einmal
gesagt ist, was gemeint sein konnte mit diesem ‘Leiden’.

Sicher sehen aber die meisten von uns das immense Leiden in der Welt:
Nach wie vor miissen zehntausende Menschen pro Tag sterben, wegen
Untererndhrung und Mangel an sauberem Wasser - vor allem Kinder.
Jeden Tag: gestern, heute, morgen, 365 Tage im Jahr!

Wir sehen, dass mittlerweile zwei Milliarden Menschen dieser Welt in
Slums leben. Ein enormes Leiden.

So gesehen sind wir hier im Westen ausserordentlich privilegiert und haben
es gut. Grund genug fiir grosse Wertschdtzung und Dankbarkeit. Aber auch

103



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

hier gibt es viel Leiden: Am offensichtlichsten ist es bei den Alteren und bei
den Alten: Herzbeschwerden, Schlaganfille, Alterskrebs, Osteoporose,
Demenz... Oder bei den Jungen und bei Randgruppen: Drogenabhin-
gigkeit, Obdachlosigkeit, Alkoholismus... Und bei den Fliichtlingen:
Kriegs- , Terror- und Folter-Traumata, fehlende Bildung, mangelnde
Integrationsmoglichkeiten und damit Ausgrenzung.

Ende 2018 waren 68 Mio. Menschen auf der Flucht, die Hilfte davon unter
18.2 Alles sehr leidvoll.

Wie sieht es bei uns selbst aus? Leben wir in einer Beziehung: Sind wir echt
glucklich oder fehlt uns etwas ganz Wesentliches? Ist er unsensibel und
desinteressiert? Ist sie oft unzuganglich oder miithsam?

Auf dem Job: Man spricht von Restrukturierung. Vielleicht ist uns etwas
bange um den Arbeitsplatz? Oder der Dauerbrenner: Die Vorgesetzten.
Leiden, auch hier.

Das Tram fiahrt uns vor der Nase weg, dabei haben wir es heute eilig. Der
doofe Autofahrer schneidet uns den Weg ab, notabene bei Rechtsvortritt.
Viele kleinere Leiden. Rheuma, Migréane, Riickenweh, Haarausfall, Erkal-
tung.. (lange Liste).

Ein Korper zu sein ist leidvoll. S'isch immer 6ppis! (Immer ist was.) Das ist
Dukkha, Leiden.

Falls wir, in all diesen und tausenden von anderen Situationen nie auch nur
im Geringsten leiden ist das echt grossartig! Dann brauchen wir diesen Text
nicht weiter zu lesen. Falls es aber so sein sollte, dass wir in manchen
Momenten und Situationen Arger spiiren oder Wut oder auch nur ein
bisschen Frust oder Angstlichkeit - oder gar Angst und Panik, falls wir
jemals Gefiihle des Ausgeschlossenseins, der Entfremdung oder gar der De-
pression erfahren oder Enttauschung, Neid, Eifersucht oder Anhaften und
Verlangen oder gar Begierde - und erkennen wie leidvoll auch nur ein biss-

2 UN Refuge Agency

104



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

chen davon ist, dann liegen wir bei diesem Thema hier richtig. Diese Lehre
ist fiir alle von uns die noch Leiden in ihrem Herz und in ihrem Geist sehen.
Egal wieviel oder wie wenig. Es ist die Lehre vom Weg zum Ende des
Leidens, zur wahren Befreiung des Herzens.

Jack Kornfield erzahlt, dass er in jungen Jahren als Monch in Thailand nach
Jahren seinen Lehrmeister verliess, um in verschiedenen Meditations-
zentren mit anderen bekannten Meistern zu praktizieren. Er lernte die
verschiedensten Methoden kennen und machte aussergewchnliche Erfah-
rungen.

Als er nach langer Zeit zu seinem Meister in Thailand zurtickkehrte und
diesem von seinen faszinierende und lehrreichen Erfahrungen erzihlte,
freute sich dieser dartiber - und fragte darauthin: “Und jetzt, kommt es vor,
dass du immer noch ab und zu leidest?”

Genau das ist die wesentliche Frage. “Falls ja, fahre fort mit der Praxis!”
lautete letztlich sein Rat.

Wie Leiden entsteht

Falls wir also leiden: woher kommt es? Wo liegt der Grund daftir?

Der Grund dafiir ist die getduschte Wahrnehmung der Dinge, des Lebens,
die zur Folge hat, dass wir uns ungeschickt, unhilfreich, unweise verhalten.
Dadurch entsteht alles innere Leiden.

Das klassische Beispiel fiir diese Art von falscher Wahrnehmung ist das
vom Seil, das man im Halbdunkel als Giftschlange wahrnimmt und sich
dadurch unnétigerweise in Panik versetzt.

Hier ist es aber gerade umgekehrt: Wir heben eine Kobra auf, im Glauben
es sei ein Seil. Diese Tauschung miissen wir erkennen. Von ihr miissen wir
uns befreien.

Und wie tiuschen wir uns?
* Wir sehen als bestdndig, was sich wandelt und verganglich ist.

105



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

* Wir sehen als verldsslich, befriedigend und erfiillend was im Kern
unbefriedigend ist und uns nie wirklich erfiillen kann.

e Wir sehen als Ich, mir und mein, als Selbst, als ‘unter Kontrolle’, was in
Tat und Wahrheit nicht ich bin, nicht mir gehort und nicht in meiner
Kontrolle liegt.

Das sind die wesentlichen Arten von Tdauschung.

Und warum soll das ein Problem sein? Was soll das mit Leiden zu tun
haben?

Die Schwierigkeiten entstehen dadurch, dass unsere Wahrnehmung -
unsere gewohnliche, alltdgliche, Moment-zu-Moment-Wahrnehmung -
vollig unrealistisch, nicht der Wirklichkeit entsprechend, sondern wirk-
lichkeitsfremd ist. Dabei finden wir vielleicht, es sein schon fast eine
Frechheit, von uns grofien, erwachsenen Leuten so etwas zu behaupten. Ja?
Und doch: Wenn wir glauben, die Eisdecke sei fest und uns entsprechend
verhalten, haben wir ein Problem, wenn sie doch zu diinn ist und wir
einbrechen.

Vergingliches als unverginglich sehen

Wenn wir gefiihlsméssig glauben, ein Besitz, eine Beziehung oder eine
Lebenssituation werde fiir immer oder zumindest noch lange andauern
und sie verdndert sich oder zerbricht, dann leiden wir.

Wir sind Opfer der falschen Wahrnehmung ndmlich: Als bestdndig (nicca)
zu sehen, was unbestindig (anicca) ist, als bleibend zu sehen, was ver-
ganglich ist.

Als Kind wiinschte ich mir Kaugummi der immer stiss bleibt. Wenn wir
glauben, unser Stiick Bazooka-Kaugummi bleibe immer siiss und ver-
schaffe uns den entsprechende Genuss und dieser aber vergeht, erleben wir
eine Enttduschung. Enttduschung ist an sich gut. Denn wir erfahren fiir
einen Moment, dass wir uns getduscht hatten.

106



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

Aber meistens mochten wir das gar nicht wissen und kaufen beim néchs-
ten Mal Wrigleys-Kaugummi, in der Hoffnung, dass der immer siiss bleibt.

Unzulingliches als erfiillend sehen3

Wir erhoffen uns bleibende Erfiillung, von etwas, was diese Art von
Erfiillung nicht geben kann, von etwas das dukkha#* ist. Nattirlich nicht vor
allem von Kaugummi, sondern, von Besitz, Situationen, Menschen all den
Dingen dieses Daseins.

Dukkha, Unzuldnglichkeit ist eine Eigenschaft die allen erschaffenen, ent-
standenen, geborenen Dingen und Wesen eigen ist, wie wir schon im ers-
ten Teil dieses Textes gesehen haben. Immer wenn wir dies nicht sehen oder
nicht sehen wollen, immer wenn wir es verneinen oder verdrangen, sind
wir Opfer der zweiten Art der falschen Wahrnehmung.

Nicht-Selbst als Selbst sehen®

Als bleibend sehen, was vergeht, als erfiillend sehen, was nicht bleibend
erfiillen kann, sind die ersten zwei getduschten Wahrnehmungen. Die dritte
Art der Tauschung bezieht sich darauf ein “Ich” oder ‘Selbst’ zu sehen, wo
es keines gibt.

Wenn wir zum Meditieren ins Retreat gehen, uns hinsetzen und glauben,
da sei eine Instanz in uns, ndmlich “ich selbst’, welche die ganze innere
Show unter Kontrolle haben werde, sind wir enttduscht und stellen mit Ver-
wunderung fest, dass der Geist das macht was er will und nicht das was ich
will.

3 Was in Wirklichkeit anicca ist, als nicca sehen.

4 Dukkha, (Pali) unbefriedigend, unzulénglich, leidvoll. Was in Wirklichkeit
dukkha ist, als sukha sehen.

5 Was in Wirklichkeit anatta ist, als atta sehen.

107



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

Noch schlimmer ist es, wenn wir glauben, dass wir jetzt praktizieren
miissen bis endlich alles unter Kontrolle ist. Dabei nehmen wir an, da sei
tatsdchlich ‘Jemand’, der die Kontrolle ausiiben konnte.

Wir iibersehen die Tatsache, dass alles im Leben, einschliesslich wir selbst,
den Gesetzmadssigkeiten und Bedingungen des Daseins entsprechend
entsteht und vergeht und nicht unseren Wiinschen folgt. Wir sind Opfer
der dritten Art von verkehrter Wahrnehmung.

Unansehnliches als lieblich sehen®

Die vierte Art der Tduschung oder verkehrten Wahrnehmung ist etwas
schwieriger zu verstehen. Es geht um die Erscheinung des Korpers - des
eigenen oder den anderer. Wenn wir ihn nur oberfldchlich betrachten, kann
er uns, je nach dem, als lieblich und anziehend erscheinen.

Wenn wir aber unvoreingenommen hinschauen, sehen wir, dass vieles
davon auch sehr unappetitlich ist. Krankenpflegerinnen und Pfleger
konnten sicher manches dariiber erzihlen. Und wenn die Haut, die alles
schon zusammenhilt, entfernt wird, kann die Unansehnlichkeit leicht zu
Widerlichkeit eskalieren.

Goenka-jee, mein erster Vipassana-Lehrer erzidhlte die folgende
Geschichte: Der Ehemann findet ein langes schwarzes Haar in seiner
Suppe - und beklagt sich bei seiner Frau. Sie fragt ihn: Letzte Nacht hast
du gesagt ‘Oh meine Geliebte, du hast so schones langes schwarzes
Haar’! Warum beklagst du dich jetzt, wenn eines dieser schonen
schwarzen Haare in deiner Suppe schwimmt?

Gute Frage! Der Grund warum die Texte diese Art von Tduschung extra
erwihnen ist wohl die Tatsache, dass wir kaum an etwas so sehr anhaften
wie am Korper. Dieses Thema ist von besonderer Bedeutung fiir Ordi-
nierte, die ein zdlibatires Leben fiihren.

6 Was in Wirklichkeit asubha ist, als subha sehen.

108



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

In jedem Fall entsteht in diesem Bereich enorm viel Verlangen und da-
durch auch entsprechend viel Leiden. Es ist dieser Sachverhalt, zu dem wir
aufwachen sollen.

Die Wirkung der vier verkehrten Wahrnehmungen kann mit der Funk-
tionsweise der indischen Affenfalle illustriert werden: Eine ausgehohlte
Kokosnuss wird mit einem schmalen Schlitz versehen, mit stifer Nahrung
gefiillt und an einen Baum gebunden. Der Affe riecht das Futter, schiebt
seine offene Hand durch den Schlitz und ergreift die Nahrung. Nun kann
er aber seine geschlossenen Hand mit der Nahrung nicht mehr durch den
engen Schlitz herausziehen.

Die Jager kommen, der Affe versucht verzweifelt zu fliichten. Doch: es soll
kaum je einen Affen geben, der das Futter loslassen, die Hand 6ffnen, her-
ausziehen und sich befreien kann.

Es ist die Tdauschung, die diese vier Arten von falscher bzw. verkehrter
Wahrnehmung verursacht, aus der wir aufwachen miissen.

“Erwacht sein’ heisst in der Pali- und der Sanskrit-Sprache ‘Buddha’, auf-
gewacht oder erwacht aus der Tauschung: Befreit und damit klar, weise
und mitftihlend. Und dies ist nattirlich der Punkt dieser Lehre und Praxis:
Anstatt zu Leiden, klar, weise, liebevoll und heiter zu sein.

Die Tduschung der Verkehrtheiten durchschauen

Wieso fillt es uns so schwer, diese Tduschung zu erkennen? Rein intellek-
tuell ist es doch ziemlich offensichtlich. Weil man die Tduschung nicht sieht.

In der Wohnung, in der ich als kleines Kind aufwuchs, gab es sehr grosse
Verandafenster. Eines Tages stellte meine Mutter diese ins Wohnzimmer,
um sie zu reinigen. Ich rannte durchs Zimmer, es knallte, ich blutete und
schrie. Was war geschehen?

Die Fenster waren grofier als ich, frisch geputzt und durchsichtig, d.h. fiir
mich quasi unsichtbar. Ich hatte sie einfach nicht gesehen, als ich rein

rannte. Aber es schmerzte!
109



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

So wirkt die Tduschung, die verkehrten Wahrnehmungen betreffend: Wir
ahnen nichts - aber immer wieder knallt’s! Wir bluten und schreien. Wir
leiden infolge von Tduschung!

Immer, aber wenn wir die Welt und ihre Dinge und Menschen so wahr-
nehmen wie sie tatsdchlich sind, sehen wir uns mit einem ganz anderen,
realen Universum konfrontiert. Es ist

- standig im Wandel
- unzuldnglich

- ohne Substanz, ohne Selbst

Das Universum ist dynamisch, stindigem Wechsel und Wandel unterwor-
fen. Alles entsteht, fliesst, verdndert sich und vergeht, um dann - anders -
von neuem zu entstehen. Wie es ein Text beschreibt, der unser Leben und
das ganze Dasein mit einem Wasserfall vergleicht, der iiber eine hohe
Felswand hinunterstiirzt ohne einen Moment des Zoégerns, ohne ein Zu-
ruck.

Genau deshalb gibt es auch nichts, aber auch gar nichts unter den beding-
ten, entstandenen, geborenen Dingen des Daseins, das uns eine bleibende
Befriedigung verschaffen konnte. Kein Ding, kein Mensch, keine Situation,
keine Erfahrung, hat die Macht uns bleibende Erfiillung zu verschaffen.

Und wir beginnen eine erstaunlich substanzlose, nicht fass- und festhalt-
bare Wirklichkeit zu sehen. Ein Text beschreibt die verschiedenen Aspekte
eines Menschen wie folgt:

- Physische, korperliche Formen sind wie Schaumgebilde.

- Gefiihle sind wie Blasen auf dem Wasser.
- Wahrnehmungen gleichen Fata Morganas.

- Geisteszustinde und Gefiihle sind wie der Stamm des Bananenbaumes;
hohl.

- Bewusstsein ist wie eine magische Illusion.

110



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

Dies ist eine komplette, liickenlose Beschreibung eines Lebewesens.
Zusétzlich ist da nicht noch ‘Jemand’, “Ich’, der diese Aspekte ist oder hat,
‘Temand’, “Ich"” der sich im Pilotensitz befindet und alles kontrolliert. Es ist
vielmehr wie Gay Claxton schrieb:

“Die Lichter sind an, aber niemand ist zuhause.”

Oder wie es Inschriften an alten Hiusern im Berner Oberland beschreiben:

“Dies Haus ist mein - und doch nicht mein.
Wem'’s vorher war — war’s auch nicht sein.
Wer nach mit kommt - muss auch hinaus.
Nun sag mir: Wem gehort dies Haus?”

Wenn wir an Vergdnglichem, Unzuldnglichem, nicht Kontrollierbarem
anhaften, leiden wir, sobald es vergeht oder sich anders verhdlt als wir
erwartet hatten. Wenn wir aber diese Tduschung durchschauen und
loslassen - sind wir im selben Augenblick frei!

Wenn wir immer wieder glauben, da sei jemand, ndmlich ‘Ich” der sich in
Kontrolle wihnt, aber das Leben nicht unseren Erwartungen, Hoffnungen
und Traumen entspricht, sondern seiner eigenen Gesetzmaéssigkeit folgt,
sind wir frustriert und gedngstigt.

Wenn wir aber diese Tduschung erkennen und die ‘Identifikation mit
Selbst’ durchschauen, entsteht innere Gerdaumigkeit und Freiheit. Nicht als
Philosophie oder als Idee, sondern als Erfahrung. Dabei reicht es nicht, dass
wir eine Philosophie von ‘Nicht-Selbst” unterschreiben - oder eine ent-
sprechende Meinung haben. Es ist nur die unmittelbare Erfahrung, von
Nicht-Selbst, die tatsdchlich befreit.

Der christliche Zen-Mystiker Willigis Jager schreibt: Die Qual der Men-
schen besteht darin, dass sie sich mit ihrem ‘Ich’ identifizieren. Das ‘Ich’
sucht Erftillung in einer illusiondren Welt.

In Wahrheit ist das “Ich’ nicht mehr und nicht weniger als eine Welle im
Ozean der Wirklichkeit. Zunidchst versucht die Welle zu erkennen, dass sie

111



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

Ozean ist, aber letztlich wird offenbar, dass sich der Ozean als Welle
erkennt. 7

Die innere Freiheit ist immer schon da. Unsere Aufgabe ist, sie zu ent-
decken und das zu sein was wir im innersten Wesen immer schon waren:
die befreiende Weisheit und das liebevolle Mitgefiihl des Universumes.

Was konnen wir tun?

Die Antworten tibersteigen den Rahmen dieses Textes. Aber, kurz gesagt:
All die Erkenntnis-Meditationen (Vipassana, Mahamudra, Dzogchen,
Ch’an und Zen), all die Mittel und Wege der spirituellen Praxis, sind
Methoden um aus der Tauschung aufzuwachen. Sie dienen einzig diesem
Zweck und Ziel. Und wenn sie es nicht tun, sind sie es nicht wert prakti-

ziert zu werden.

So wird sichtbar und klar, warum es in der Erkenntnismeditation letztlich
nicht um besondere Erfahrungen oder Zustinde geht. Ein Punkt der immer
wieder schwierig zu vermitteln ist.

Es ist egal, was wir in der Meditation erfahren: Angenehmes, Schmerz-
haftes, Freudvolles, Mithsames, was immer - wie es Sayadaw U Tejaniya
ausdriickt: ‘Jede Erfahrung ist die richtige Erfahrung, wenn wir ihr mit
achtsamem Gewahrsein begegnen.’

Und doch: Wir wollen ‘tiefe’ Erfahrungen. Wir wollen Erkenntnisse da-
riiber, warum wir in diesem oder jenem Muster gefangen sind, warum wir
diese oder jene Gefiihle der Einsamkeit oder des Nicht-geliebt-seins erfah-
ren oder warum wir immer wieder Partner oder Partnerinnen wihlen, die

uns wieder verlassen...

7Willigis Jager, In jedem jetzt ist Ewigkeit, Kosel, S. 101.

112



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

Solche Erkenntnisse konnen sehr hilfreich sein. Aber sie sind bestenfalls
therapeutische Nebenprodukte der Meditation. Worum es wirklich geht, ist
das Durchschauen der Tduschung. Darum immer wieder die Anweisung:

“Schaut euch die Verganglichkeit, den steten Wandel an”: Das Kommen
und Gehen, das Entstehen und Verschwinden, das Erklingen und Ver-
klingen, das Aufleuchten und Verloschen, das Geboren werden und
Sterben, das Zusammenkommen und wieder Auseinanderfallen!

Egal was die Erfahrung des Moments ist: sie entsteht und vergeht.

“Schaut euch die Unzuldnglichkeiten und die Leidhaftigkeit an”:

Was entsteht und vergeht kann uns nicht bleibend befriedigen, nicht
dauerhaft erfiillen. Es ist diese Art von Erkenntnis, die uns dazu bringt
loszulassen und anzunehmen. Es ist diese Art der Erkenntnis, die letztlich
unseren Geist und unser Herz davon tiberzeugt nicht mehr zu Ergreifen, zu
Erfassen.

Beachtet auch die Anweisung: “Schaut euch nicht selbst an!”

Was immer kommt und geht, entsteht und verschwindet und seiner
eigenen Gesetzmaifliigkeit folgt und nicht meinen Wiinschen, kann ganz
offensichtlich nicht ‘Ich’, “mir’ oder ‘mein’ sein. ‘Nicht-Selbst’ zu erkennen
befreit!

Letztlich begreifen wir definitiv, dass nichts in dieser fassbaren, selbst-
existenten Art und Weise besteht, in der es uns erscheint. Wie es im Lan-
kavatara Sutra heif3t:

“Die Dinge sind nicht, was sie zu sein scheinen - noch sind sie
irgendwie anders!”

Es ist diese Erkenntnis die befreit. Dann verstehen wir auch den Vers von
Kalu Rinpoche:

“ Wenn die Wolken der Tauschung sich verzogen haben
und die Sonne der Erkenntnis und des Mitgefiihls

113



Aufwachen aus der Tduschung - 4 Verkehrtheiten

am klaren Himmel unseres Geistes scheint,
ist der Weg verwirklicht:

Das Ende allen inneren Leidens,
die wahre Befreiung des Herzens.”

114



Fred von Allmen

Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

Unser Tun prigt uns selbst

Karma ist ein grundlegendes und wesentliches Thema - und ein sehr oft
missverstandenes. Es bezieht sich auf unsere Handlungen von Korper,
Rede und Geist und ihre Wirkungen auf uns selbst. Dabei handelt es sich
um Prozesse, die fiir jeden spirituellen Weg entscheidend sind.

Genau genommen ist es in jedem Leben wesentlich, spirituell oder nicht,
bewusst oder nicht, denn: ‘Unser Tun pragt uns selbst!

Karma ist wichtig, weil dies der Bereich unseres Lebens ist, in dem wir eine
gewisse Freiheit der Wahl haben, weil es der Bereich ist, in dem wir Einfluss
nehmen konnen auf unser inneres Wohlergehen oder Unwohl-ergehen. Der
Sufi Mystiker Rumi' schrieb:

,Du bist kalt, aber erwartest Giite?

Dein Tun kommt zuriick in derselben Form.

Gott ist barmherzig, aber wenn du Gerste pflanzest,
erwarte nicht, Weizen ernten zu konnen.”

Aus Gerste wird eben Gerste. Was ist Karma aber ganz genau? Hier die
Erklarungen aus dem ‘Handbuch des Abhidhamma’2:

- Karma (Kamma in Pali) heisst wortlich ‘Handlung, Tun’.

Genau genommen bezieht sich Karma auf:
- Alle ethisch heilsamen oder unheilsamen Absichten im Denken, Reden
und Handeln.

- Es ist das Gesetz ethischer Verursachung.
- Der Begriff Karma oder Kamma bezieht sich auf die Handlung.

- Der Begriff Vipaka bezieht sich auf das Resultat, d.h. die Wirkung der

1 Rumi, Unseen Rain, Threshold, p.80.
2 Abhidhammattha Sangaha (Handbuch des Abhidhamma) von
Anuruddhacariya, Transl. Narada Mahathera, BPS, p.255

115



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

Handlung auf die handelnde Person.

- Karma ist wie die Saat.
- Vipaka ist wie die Frucht, die an der (von uns gesaten) Pflanze reift.

Ethisch heilsame und ethisch unheilsame Absichten

Man unterscheidet ethisch heilsame und unheilsame Absichten oder Moti-
vationen. Ethisch heilsame sind grofiziigige, mitfiihlende, liebevolle, gedul-
dig annehmende, weise, erkenntnisreiche Absichten.

Ethisch unheilsame sind verlangende, anhaftende, ablehnende, feindliche,
getduschte, verblendete Motivationen.

Ethisch heilsame Absichten wirken positiv, innerlich heilend auf uns selbst,
auf die Handelnden. Unethische, unheilsame Motivationen und Absichten
wirken negativ, innerlich leidschaffend auf uns selbst, auf die Handelnden.
Darum die bekannte Aussage:

»Alles ruht auf der Spitze der Absicht!”

Das heifit: Unser inneres Wohlergehen und unser Friede sowohl wie un-
sere inneren Konflikte und Leiden ruhen auf der Spitze unserer Absichten
- eine fiir unsere Praxis und fiir unser Leben zentrale Aussage!

Unter Praktizierenden besteht oft eine betréchtliche Unklarheit in Bezug auf
‘heilsam und unheilsam’ einerseits, und ‘angenehm und unangenehm’
andererseits. Solange wir diese Aspekte nicht unterscheiden konnen, blei-
ben wir unklar in Bezug auf unsere Praxis, unklar in Bezug auf das Ziel und
unklar in Bezug auf die Mittel und Wege um dieses Ziel zu erreichen.

Hier ein Versuch der Kldrung: Hier wird der Begriff ‘heilsam’, in Englisch
‘wholesome’, verwendet, um ‘kusala’ zu tibersetzen. Man kénnte auch die
Worte hilfreich, geschickt oder ethisch positiv verwenden. Kusala konnte
auch mit fehlerfrei, geistig gesund oder gliickliche Wirkungen schaffend

116



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

iibersetzt werden. Es ist von den drei Wurzeln des Guten motiviert -
namlich Grofiztigigkeit, Giite und Weisheit und all deren Spielarten.

A-kusala, unheilsam, hingegen ist von den drei sogenannten Wurzel-
Klesha motiviert, ndmlich Begierde, Hass und Verblendung und von all
ihren Variationen, grob oder subtil. Akusala heifit also unheilsam,
ungeschickt, ethisch negativ, inneres Leiden schaffend.

Die Resultate, die Wirkungen (vipaka) dieses heilsamen oder unheilsamen
Tuns von Korper, Rede und Geist, sind angenehme oder unangenehme
Erfahrungen in uns, in der handelnden Person.

Heilsam oder unheilsam sind also die Absichten hinter unserem Tun.
Angenehm oder unangenehm sind die Erfahrungen die wir von Moment
zu Moment haben als Resultate von Ursachen und Bedingungen.

In der Praxis geht es darum, ethisch positive, heilsame, geschickte, inneren
Frieden schaffende Qualitdten zu kultivieren und ethisch negative, unheil-
same, ungeschickte, inneres Leiden schaffende Eigenschaften abzubauen,
zu vermeiden, sich davon zu befreien. Das ist etwas vollig anderes, als zu
meditieren, um angenehme Zustédnde hinzukriegen.

Bob Dylan zur Wirkung unseres Tuns auf uns selbst: ,You can play with
tire, but you’ll get the bill” Und Ruth Denison, deutsch-amerikanische
Vipassana-Lehrerin: ,, You can’t get away with nothin” darling”.

Der Buddha erwdhnte oft die unerwiinschten Folgen von unheilsamen
Karma, genauso wie die wiinschenswerten Folgen von positivem, heil-
samen Karma:

,Spricht oder handelt eine Person aus unheilsamen Geisteszustdnden
heraus, folgt ihr Leiden, so wie der Wagen dem Ochsen folgt, der ihn
zieht.”

117



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

,Spricht oder handelt eine Person aber aus heilsamen Geisteszustidn-
den heraus, folgt ihr Freude, so sicher wie ihr eigener Schatten ihr
folgt.”3

Dem entspricht auch die Aussage eines mir unbekannten Autors:

»Wenn du die Vergangenheit verstehen willst, betrachte deine gegen-
wartigen Bedingungen (deine gegenwdirtige Situation). Wenn du die
Zukunft kennen mochtest, betrachte dein gegenwértiges Handeln.”

Unsere gegenwadrtigen inneren Bedingungen sind durch unsere Tenden-
zen in der Vergangenheit entstanden. Unsere inneren Bedingungen in der
Zukunft entstehen durch unsere in der Gegenwart erschaffenen Tenden-
zen.

Instant Karma

Bekanntlich wirken - nach buddhistischer Sichtweise - karmische Taten
dieses Lebens vor allem in einem der nidchsten Leben. Was aber, wenn wir
nicht wissen und auch nicht einfach glauben wollen oder konnen, dass es
vergangene und zukiinftige Leben gibt?

Bedeutet das nun, dass die Idee von der Wirkung des eigenen Tuns auf
einem selbst irrelevant ist? Natiirlich nicht! Uberhaupt nicht! Wenn wir
auch nur ein wenig bewusst leben, erkennen wir bald, wie sehr wir uns
selbst pragen - durch unser eigenes Denken, Reden und Handeln in diesern
Leben. Darum praktizieren wir ja auch. Und deshalb der Titel dieses
Vortrages: ‘Instant Karma'.

Aus der Gehirnforschung wissen wir nun auch um die Plastizitdt unseres
Gehirns und um die Tatsache, dass neuronale Netzwerke die wir oft be-
nutzen, sich verstarken und vertiefen. Und zwar jetzt, heute, morgen, in
diesem Jahr. Was wir oft tun, wird zur Gewohnheit. Die Absichten und
Motivationen, die am h&dufigsten hinter unserem Denken und Tun stehen,
werden zu Charakter. 3 Buddha, Dhammapada 1.

118



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

,Entsprechend der Art und Weise
in welcher Aufmerksamkeit und Absicht angewendet werden,
entstehen neue neuronale Strukturen”4

Die Fahrrinnen oder Pfade in unserem Gehirn verdndern sich entsprech-
end. Um einmal einen Schweizer zu zitieren, Gottfried Keller® schrieb:

»~Wer heute einen Gedanken sit, erntet morgen die Tat, tibermorgen die
Gewohnheit, danach den Charakter und endlich sein Schicksal.

Darum muss er bedenken was er heute sit, und muss wissen,

dass ihm sein Schicksal einmal in die Hand gegeben ist: Heute!”

Und je nach Absicht, entstehen eben freudvolle oder leidvolle Gewohn-
heiten und Charakterziige, wie Shantideva es darlegt: ¢

,Was immer an Freude ist in der Welt,

entspringt dem Wunsch fiir das Gliick aller anderen.
Und was immer an Leiden ist in der Welt,
entspringt dem Verlangen nach eigenem Gltick.”

Um genau das bemiithen wir uns in der Praxis: Wir kultivieren und stdrken
Heilsames und steigen, so oft wie moglich, aus den unheilsamen Schienen
aus. So wird nicht nur unser Herz und Geist klarer, verbundener und freier,
sondern unsere ganze personliche Welt verandert sich!

Im Mahakarunapundarika Sutra heif3t es:

,Die Welt ist aus Handlungen (Karma) gemacht.

'II

Sie manifestiert sich auf Grund von Handlungen

Im Abhidhamma (der buddhistischen Psychologie) und im Visuddhi-
magga’ wird von verschiedenen Charaktertypen gesprochen.

4 Quelle nicht wortlich, Herkunft unklar. Evtl. Hiither?
5 Gottfried Keller, Schweizer Dichter 1819 - 1890.
6 Shantideva, Bodhicaryavatara, 8. 129

119



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

Entsprechend ihren Tendenzen, bzw. ihrer Konditionierung erfahren sie

die gleiche Situation in sehr unterschiedlicher Weise. Hier drei vereinfachte

Beispiele:

Wenn der Verlangens-Typ in einen Raum kommt, sieht er/sie
sogleich die Dinge, die attraktiv sind: ,Oh, schone Vorhidnge! Wo
habt ihr die her?” ,, Ah, neue Kaffeemaschine! Sieht gut aus.”

~Wo gibt’s diese Schuhe? Die gefallen mir” ,Ein tolles Bild! Woher
hast du es?”

Wenn der Aversions-Typ in einen Raum kommt, sieht er/sie
sogleich die Dinge, die storen:

»,Ohje! Dieser Teppich passt jetzt wirklich nicht zu dieser
Polstergruppe!” ,Schade, dass da so ein Rohr mitten durch den
Raum geht.” ,Dieses Bild hdngt ja ganz schrag.”

Wenn der Verblendungs-Typ in einen Raum kommt, fdllt ihm/ihr
zuerst mal gar nichts auf. ,Hmm, aha...”

Entsprechend: Wer voller Liebe auf Menschen trifft macht vollig andere

Erfahrungen, als jemand der voller Arger auf dieselben Menschen trifft. Wir

pragen uns selbst - tagein, tagaus! Eine kurze Geschichte illustriert das:8

Der alte Samurai betritt den Zen-Tempel.

Mit dem Schwert fuchtelnd, stolpert er auf den Meister zu und schreit:

,,Du bist ein Schwein

'll

Der Meister blickt ihn an, und erwidert ruhig: ,,Du bist ein Buddha!”
Der Samurai ist verdutzt und fragt: , Ich? Warum?”

7 Abhidhamma, Puggala panfiatti (Benennung von Individuen), eine Typologie

der menschlichen Charaktere.

Visuddhimagga, III. Entgegennahme des geistigen Ubungsobjektes, Das Erkennen

der verschiedenen Naturen.

8 Quelle unbekannt. Joseph Goldstein hat sie von Charles Genoud gehort
Der Meister sagt: ,Schweine sehen Schweine, Buddhas sehen Buddhas.”

120



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

Wir selbst priigen die Welt die wir erfahren

Unser inneres Klima pragt die Auflenwelt die wir erfahren - umnsere
Aufienwelt. Der US. Neurologe Markus Raichle schreibt:

» (...) Nur etwa 20 Prozent des an Ihren Hinterhauptlappen gelan-
genden Inputs kommt direkt aus der dufieren Welt; der Rest kommt von
inneren Gedédchtnisspeichern und perzeptuellen Verarbeitungs-
modulen. Ihr Gehirn simuliert die Welt - jeder von uns lebt in einer
virtuellen Realitit, die ausreichende Ahnlichkeit mit der echten hat, um
zu verhindern, dass wir gegen Mobel laufen.”

Der tibetische Meister Dilgo Khyentse Rinpoche erklérte:

»Wenn unsere Sinnesorgane einem Objekt begegnen (wenn das Auge
Formen und Farben sieht, wenn das Ohr Gerdusche, Lirm und Klang
hort, d.h. wenn wir unsere Welt wahrnehmen) wird durch dieses Ob-
jekt einzig der Prozess der Wahrnehmung im Bewusstsein ausgel0st,
mehr nicht! Von da an ist der darauffolgende Prozess vollig subjektiv:
Unser Geist reagiert auf das Objekt (das Wahrgenommene), beeinflusst
durch all unsere angehduften (oder eingetibten) Gewohnheiten, aus der
Erfahrung der Vergangenheit. Wenn unser Geist voller Wut ist, scheint
die ganze Welt ein Hollenbereich zu sein. Wenn unser Geist friedvoll
ist, frei von Anhaften und Festhalten und alles, was wir tun, in Einklang
ist mit der GesetzmafSigkeit (den Lehren entsprechend), werden wir
alles als die urspriingliche Reinheit erfahren.”

Grund genug, die Reinheit unserer Absichten und Motivationen als
Zuflucht zu nehmen! Wir konnen den Lauf der Welt nicht kontrollieren,
aber wir konnen konsequent auf unsere Absichten und Motivationen
schauen - und sie positiv beeinflussen. Tagein, tagaus. Das ist es, was Praxis
bedeutet. Darum geht es in der Meditation, denn: ,,Unser Wohlergehen ruht
auf der Spitze unserer Absichten.”

121



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

Kiirzlich bin ich dem Lama Gonsar Rinpoche nach vielen Jahren wieder
begegnet. Er gab Belehrungen an der ‘Nacht der Religionen’ in Bern und
prasentierte die folgende Illustration in Bezug auf die Notwendigkeit
korrekter Praxis:

Wenn wir innerlich leiden (durch Arger, Wut, Begierde, Neid, Diinkel,
Besorgnis oder dhnliches), konnen wir das vergleichen mit einem Leck im
Dach. Es tropft rein, wenn es regnet.

Vielleicht ignorieren wir es erst mal. Oder wir stellen einen Eimer unter die
Stelle wo’s rinnt. Oder, wir richten uns auf der trockenen Seite des Raumes
ein oder tragen einen Schirm im Haus. (Das Beispiel erinnerte mich an
unsere Zeiten in baufdlligen oder verfallenen Hiitten und Stillen lebend,
widhrend des Monsuns in McCleodganj an den Berghdngen des Himalayas.)

Diese Umgehensweise entspricht unserer Tendenz, zuerst zu versuchen,
das Ganze zu verdrangen, oder andern die Schuld zuzuschieben, oder die
Situation zu manipulieren. Viel besser als all das ist es, auf das Dach zu
steigen, das Leck zu orten und es dann zu reparieren! Dies entspricht (in
unserer Illustration) dem sorgfaltigen Hinschauen - und dem Erkennen der
Ursachen des Leidens in unserem Herz und Geist.

Im Weiteren entspricht ‘das Reparieren des Lecks” dem Abbauen von un-
heilsamen, Leiden schaffenden, inneren Tendenzen und dem kultivieren
von heilsamen Neigungen beziehungsweise ethisch positiven Motivatio-
nen.

Damit wir dies sehen, erkennen und dndern konnen, brauchen wir die
Qualitdt von “Wachheit, Aufmerksamkeit, Gewissenhaftigkeit'.

Dies entspricht dem Begriff ‘appamada’ in Pali .°

Diese Eigenschaft ist ganz dhnlich wie die von ‘Sati’, “Achtsamkeit’, aber
eindeutig der momentanen heilsamen oder unheilsamen Tendenz des Geis-
tes zugewandt. Es ist die Eigenschaft, die der Buddha in seinem letzten Satz,
seiner aller letzten Aussage hervorgehoben hat:

? Sanskrit, apramada. Tibetisch, pa-yod.
122



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

»Verwirklicht eure Befreiung durch Appamada “,
eben: Wachheit, Aufmerksamkeit, Gewissenhaftigkeit.

Gonsar Rinpoche vergleicht eine der wesentlichen Eigenschaften von
Appamada mit denen einer Verkehrsampel: Wenn die aktuellen Tenden-
zen und Motivationen unheilsam sind, schaltet die Ampel auf Rot. Sobald
aber die gegenwartigen Tendenzen und Motivationen heilsam sind, schal-
tet sie wieder auf Griin.

Wesentlich fiir uns ist, dass wir bei Rot tatsdchlich anhalten bzw. inne-
halten - und bei Griin auch tatsichlich fahren bzw. handeln.

Was uns manchmal schwierig féllt zu verstehen oder anzuerkennen:

Wir alle praktizieren immer - von friih bis spdt!
- Entweder unbewusst; dann reagieren wir gewohnheitsmafSig auf
alles.
- Oder, wir sind achtsam und wach; dann haben wir die Wahl, ob wir
heilsam oder unheilsam mit der Situation umgehen wollen.

Aber gepragt werden wir dauernd - von uns selbst.

Dabei spielen nicht nur grofie Entscheidungen oder wichtige Handlungen
eine Rolle, sondern jeder Gedanke und jede Handlung eines jeden Mo-
ments. Auch die kleinen, scheinbar unwichtigen inneren Bewegungen
zdhlen. Das liegt in der Natur unseres Gehirns und unseres Geistes. Darum
lauten zwei Parolen des grofien tibetischen Meisters Patrul Rinpoche:1°

,INimm kleine Fehltritte nicht auf die leichte Schulter,
glaubend, sie konnten dir nicht schaden:

Selbst ein kleiner Feuerfunken kann einen Berg aus Heu
in Brand setzen.

10 Aus: Patrul Rinpoche, The Words of My Perfect Teacher, S.239. Deutsch: Patrul
Rinpoche, Die Worte meines vollendeten Lehrers, S.309.
Siehe auch: Buddha, Dhammapada 9.7.

123



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

Unterschitze nie die kleinen heilsamen Taten,
indem du glaubst, sie helfen nicht:
Auch Wassertropfen fiillen, einer nach dem anderen,

einen riesigen Topf.”

Der Sufi Mystiker Hafiz schrieb:

,Du besitzt alle Zutaten, um dein Leben in einen Albtraum zu
verwandeln.
Mische sie nicht, mische sie nicht!

Du bist im Besitz aller Zutaten um dein Leben in Freude zu verwandeln.
Mische sie! Mische sie!”

Die ‘Zutaten” hier, sind die Absichten hinter unserem Tun. Genau das ist
ein ganz wesentlicher Aspekt unserer Praxis. Genau das spricht der Dalai

Lama an, wenn er sagt:

»Das Einzige, worauf ich mich wirklich verlassen kann,
ist meine ernsthafte, heilsame Motivation.”

Darum {iiben wir uns in liebevoller Giite, in Mitgefiihl, in Grofiztigigkeit
und im Entschluss von Bodhicitta, der altruistischen Motivation.

Letztlich geht es uin Befreiung

Ein letzter Punkt und ein wesentlicher: Wenn wir irgendwo gefangen sind,
ist es sicher wiinschenswert und gut, wenn wir die Zustinde und
Bedingungen im Gefdngnis verbessern konnen - fiir uns und fiir alle
Mitgefangenen. Eine sinnvolle Absicht und Handlungsweise!

Letztlich geht es aber um mehr. Namlich darum, frei zu werden. Es geht
um Befreiung! Nicht nur um bessere Haftbedingungen.

Auch zu diesem Zweck braucht es Erkenntnis. Namlich Erkenntnis der
wahren Natur allen Seins. Nur diese Art von Einsicht fiihrt dazu, dass wir
aufhoren, uns standig mit uns selbst, mit ‘Ich’, mit Kérper, Gefiihlen und

Geist, mit unserer ganzen Welt, zu identifizieren und daran anzuhaften.
124



Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

Wir konnen so beschiftigt sein, mit Selbst-Verbesserung, mit Problem-
16sung, mit Gutes-Tun, dass wir ganz vergessen, dass es letztlich darum
geht, aus dem Gefdangnis in die Freiheit zu erwachen. Die vollstandige
Freiheit ist immer schon da. Wir diirfen dies nicht vergessen, sondern uns
immer wieder daran erinnern und unsere Praxis entsprechend ausrichten!
In dem Masse wie wir darin erfolgreich sind, wird alles Karma trans-
zendiert. Das unheilsame - und auch das gute.

Aber unabhéngig davon, wie frei oder wie unfrei wir sind - jetzt an diesem
Punkt - fiir uns selbst, genauso wie fiir unsere Mitwelt, ist es bedeutsam,
wie wir denken, wie wir reden und wie wir handeln! Denn unser Tun pragt
nicht nur uns selbst, sondern auch unsere Mitwelt, d.h. diese, unsere Welt.

Ich werde mit Duane Elgin, dem grofien Visiondr, schliefSen:

,Keiner kann unseren Platz einnehmen. Jeder von uns webt eine
Strahne im Netz der Schopfung. Es gibt keinen, der diese Strahne an
unserer Stelle weben konnte.

Was wir beitragen ist einzigartig und unersetzlich. Was wir dem Leben
vorenthalten, geht dem Leben verloren.

Die ganze Welt ist eng verkniipft und abhdngig von unseren
individuellen Entscheidungen”

Darum ist es so wichtig, dass wir unser Leben mit Weisheit und Mitgefiihl
leben.

125



Fred von Allmen

Ergriinden der Wirklichkeit —
Dhamma-Vicaya anwenden

"Weisheit kultivieren bedeutet Ergriinden.
Es ist der Wunsch danach, zu verstehen."
Sayadaw U Tejaniya !

Dhamma-vicaya, Ergriinden der Wirklichkeit ist die zweite sog. 'Qualitat
des Erwachens'. Sie braucht die erste 'Qualitit des Erwachens', ndmlich
Achtsamkeit, als Grundlage. Nyanatiloka Mahathera, der deutsche Pionier
des Buddhismus schrieb: "Achtsam verweilend ergriindet, erforscht und
erwdgt man mit Einsicht, die Lehren (Dhamma) sowie die Erscheinungen
oder Erfahrungen des Daseins (dhamma)."

Ergriinden (Dhamma-Vicaya in Pali oder dharma-vicaya in Sanskrit) ist die
Qualitdt des Geistes, welche die Erfahrungen, deren wir gewahr werden,
untersucht, erforscht und genau betrachtet. Oft wird es als Synonym fiir
Erkenntnis (vipassana oder pafifia), fiir Verstehen und Wissen, beschrie-
ben.

Achtsambkeit ist eine wesentliche Voraussetzung fiir eine befreiende Praxis,
reicht aber allein noch lange nicht! Wir miissen verstehen, wie die Dinge
funktionieren. Das ist der Job von Dhamma-Vicaya oder kurz Vicaya,
Ergriinden, Unterscheiden und Erkennen.

Wenn wir zum Beispiel ein Projekt starten, eine Firma aufziehen oder mit
wertvollen Waren handeln wollen, brauchen wir ein umfangreiches
Wissen, um richtig vorgehen zu konnen. Ohne dieses, konnten wir leicht
tibervorteilt werden und grofie Verluste erleiden.

1 Tricycle, The Buddhist Review, Winter 2007, The Wise Investigator, Sayadaw U
Tejaniya explains how taking an interest in life as it is can lead to liberation.
By James Shaheen.

126



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Erforschen, Ergriinden, ist also eine sehr wichtige, aktive Funktion des
Geistes. Seine Aufgabe ist es, das Objekt zu beleuchten. So wie ein Licht in
der Nacht uns ermdoglicht, alle Dinge im erhellten Umfeld klar zu erken-
nen, so erlaubt uns Vicaya, die Objekte der Moment-zu-Moment-Erfah-
rung klar zu sehen, genauso wie sie sind. Darum wird Vicaya mit einer
Lampe verglichen. Es ist diese Qualitdt des Ergriindens, die uns aus dem
Schlaf der Verblendung aufweckt.

Es heisst, die Bedeutung von Dhamma-vicaya beziehe sich auf beides, das
Erforschen von Buddhas Lehre (Dhamma/Dharma), sowohl als auch auf
das Ergriinden der unmittelbaren Erfahrungen im eigenen Geist.

Ein vorausgehendes klares Verstdndnis der Lehre ist unabdingbar, wenn
wir auf dem Weg vorwartskommen wollen. Sonst sind wir wie Reisende,
die ein bestimmtes Ziel erreichen mochten, ohne aber zu wissen, wo dieses
liegt und wie man dorthin kommt.

Vicaya dufert sich als unverwirrte Klarheit und wird darum auch mit einer
versierten Fiihrerin verglichen. Sie weiss um die oOrtlichen Verhiltnisse,
verfiigt tiber die ntigen Informationen und kennt den Weg dorthin wo wir
hin mochten. Sie weiss auch, was dort einen Besuch wert und unserer
Aufmerksamkeit wiirdig ist. In diesem Sinn wirkt Vicaya wie eine gute
Fiihrerin2.

Sayadaw U Tejaniya schreibt:

"Durch Interesse und Erforschen entsteht Weisheit. Bemiihen allein,
ohne Weisheit - so wie die Menschen es im Allgemeinen verstehen - ist
mit angespannter Aktivitdt verbunden, weil das Bemiihen in der Regel
von Verlangen, Ablehnung und Verblendung motiviert ist. Bemiithen
mit Weisheit aber ist ein heilsamer Wunsch zu wissen und zu verstehen,
was im Geist erscheint, ohne eine Préferenz in Bezug auf das Ergebnis
zu haben."

2 Die Metaphern 'Lampe', 'Fiihrer', etc. stammen aus: Chanmyay Myaing

127



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Sayadaw, Bojjhanga - Das Heilmittel, das alle Krankheiten zum Verschwinden
bringt, Ubersetzung und © by Ven. Ariya Nani.

3 Tricycle, The Buddhist Review, Winter 2007, The Wise Investigator, Sayadaw U
Tejaniya explains how taking an interest in life as it is can lead to liberation. By
James Shaheen.

Dabei geht es aber nicht um ein intellektuelles Untersuchen und Uberlegen
oder um ein theoretisches Verstandnis der Natur der Dinge. Vielmehr ist es
ein direktes Betrachten der Moment-zu-Moment-Erfahrungen mit der Fra-
ge, welcher Art diese Erfahrungen sind. Dieses Ergriinden schaut mehr in
die Funktionsweise sowie in die Natur der Erfahrungen und weniger in den
Inhalt.

"Weisheit kultivieren bedeutet Ergriinden. Es ist der Wunsch danach,
zu verstehen. Sobald das Interesse am Erforschen entsteht, ist der Geist
nicht mehr in das Geschehen involviert und nimmt eine objektive
Sichtweise ein. Sobald wir aber ein selbstbezogenes Interesse an den
Ergebnissen unseres Ergriindens haben, konnen wir die Dinge nicht
mehr so sehen, wie sie sind. Verstehen zu wollen ist Weisheit. Ein
Ergebnis zu wollen ist Gier." 3

Dhamma-vicaya ist jener Aspekt, der die Erkenntnismeditation (vipas-
sana/vipashyana) von der Sammlungsmeditation (samatha/shamatha)
unterscheidet. Samatha heifst, ein Objekt mit gesammelter Aufmerksam-
keit wahrzunehmen. Sich achtsam auf den Atem oder auf ein anderes
Objekt zu fokussieren, fiihrt aber noch nicht zu Erkenntnis. Dazu ist eine
Form von Erkenntnismeditation erforderlich, deren Zweck es ist, die
Eigenschaften aller Dinge, aller Erfahrungen, zu ergriinden.

Hier soll, einmal mehr, gesagt werden, dass Vipassana ohne Dhamma-
vicaya nicht wirklich Vipassana ist. Es ist ein weitverbreitetes Missver-
stindnis zu glauben, die heute géngige sog. Achtsamkeits Meditation sei
das gleiche wie Vipassana. Dies ist tatsdchlich erst dann der Fall, wenn auch

128



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Vicaya und die anderen 'Qualitdten des Erwachens' konsequent kultiviert
werden.

Die Qualitdten des Erwachens, das heifst, die Eigenschaften, die in unserem
Geist vorhanden sein miissen, damit tiefe Erkenntnis entstehen kann, sind:

Achtsamkeit, Ergriinden, Enthusiastisches Bemiihen, Freudiges Interesse,
Ruhe, Sammlung/Stetigkeit und Gelassenheit.

Die drei Geistesqualititen Ergriinden, Enthusiastisches Bemiithen und
Freudiges Interesse wirken in energetisierender, aufweckender Weise.

Die drei, Ruhe, Sammlung/ Stetigkeit und Gelassenheit wirken beruhi-
gend, zentrierend und entspannend. Achtsamkeit braucht es, um erkennen
zu konnen, was fehlt oder was noch vermehrt kultiviert werden muss.

Ergriinden ist also eine aufweckende, stimulierende Geistesqualitit. Sie
muss durch kontinuierliche und sorgtaltige Aufmerksamkeit hinsichtlich
der Moment-zu-Moment-Erfahrungen (dhamma) kultiviert werden.

Was wird ergriindet?

Es sind einige der wesentlichsten Aspekte der Praxis, die ein sorgfaltiges
Beobachten, Untersuchen und Ergriinden erfordern.

- Es ist der Bereich der unheilsamen oder heilsamen Absicht hinter unse-
rem Tun und hinter unseren schidlichen und unseren forderlichen Ge-
wohnheitsmustern.

- Fiir einen Weg der inneren Befreiung ist aber auch das aufmerksame
Erforschen der Natur aller Dinge unerlasslich:

Das Untersuchen des Wesens von Sinneserfahrungen, Gefiihlen und
Gedanken sowie auch das Beobachten der Wesensmerkmale aller Erfah-
rungen, wie ihre Verganglichkeit, ihre Unzuldnglichkeit und ihre Nicht-
Selbstexistenz.
Eigentlich gibt es kaum einen Praxisbereich, in dem Ergriinden nicht
wesentlich ist.

129



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

So gesehen hat der Begriff 'Vipassana' — 'die Dinge so sehen und Erkennen
wie sie wirklich sind' — eine sehr dhnliche Bedeutung wie Dhamma-Vicaya,
das Ergriinden der Wirklichkeit.

Ergriinden der Absichten hinter unserem Tun

All unsere Gedanken, Worte und Handlungen werden gepragt durch die
dahinter wirkende Absicht. Effektive Praxis bedeutet, dass wir konsequent
beobachten und erspiiren, welche Absicht jetzt gerade hinter unserem
jeweiligen Tun wirkt — eine schéddliche (akusala) oder eine forderliche
(kusala). ('Tun’ bezieht sich hier auf Handeln, aber auch auf Reden,
Sprechen sowie auch auf Denken.)

Es sind die Absichten, welche die Folgen unserer Handlungen préagen; die
Folgen fiir uns selbst und die Wirkung auf andere. Eine Aussage von Haim
Ginott* beschreibt dies folgendermafien:

"Ich bin zu dem erschreckenden Schluss gekommen, dass ich das
entscheidende Element bin:

Es ist meine personliche Einstellung, die das Klima schafft.

Es ist meine tdgliche Stimmung, die das Wetter macht.

Ich besitze eine ungeheure Macht, das Leben elend oder frohlich zu
machen.

Ich kann ein Werkzeug der Folter oder ein Instrument der Inspiration
sein. Ich kann demiitigen oder erheitern, verletzen oder heilen.

In allen Situationen ist es meine Antwort (oder eben meine Absicht und
Motivation), die entscheidet, ob eine Krise eskaliert oder deeskaliert."

Unheilsame oder leiden-schaffende Absichten und Motivationen sind
Verlangen, Anhaften, Geiz, Aversion, Arger, Wut und Hass, Neid und
Eifersucht, Diinkel, Verblendung und viele mehr.

4 Haim G. Ginott (1975), Teacher and child: A book for parents and teachers, New
York, NY: Macmillan. Diese Aussage wird manchmal auch Johann Wolfgang
Goethe zugeschrieben.

130



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Sie zu erkennen, wenn 'in action', ist eines der Markenzeichen einer
wirkungsvollen Praxis.

Heilsame oder konstruktive Absichten und Motivationen sind Grofsziigig-
keit, Glite und Zuwendung, Toleranz, Mitgefiihl und Mitfreude, Gelassen-
heit, Wahrhaftigkeit, befreiende Erkenntnis und viele andere.

e Wenn wir in der direkten Erfahrung immer wieder sehen und
fithlen, wie unheilsame Absichten fiir uns und andere Leiden
schaffen, dann entsteht diejenige Art von Weisheit, die vermehrt zur
Abwendung von diesen Motivationen fiihrt. Es bedeutet auch, dass
wir gerade die sog. 'edlen Wahrheiten vom Leiden und von seinen
Ursachen' in action sehen.

Ganz praktisch heift das:

- Wir sehen, was uns motiviert, bevor wir sprechen. "Ist es Wohlwollen,
Selbstbezogenheit oder Arger?"

- Oder wir spiiren, was unsere Absicht ist, bevor wir essen. "Ist es Erwar-
tung, Begierde, oder etwas anderes?"

- "Sind wir in der Meditation interessiert an der Erfahrung dieses Mo-
ments oder interessiert sie uns nur insofern als sie zu einer anderen,
angenehmeren, erwtinschteren Erfahrung fithren konnte?"

"Lehnen wir nach vorne? Oder widersetzen wir uns mit Widerstand?"

Hier bendtigen wir immer wieder viel Ehrlichkeit, um klar zu sehen was
lauft. Was wir am wenigsten brauchen ist Selbstkritik und Verurteilung. Sie
verhindern klares Sehen und sind selbst Leiden schaffende Eigenschaften.

* Umgekehrt: Wenn wir in der direkten Erfahrung immer wieder sehen
und fithlen, wie heilsame, konstruktive Absichten fiir uns und andere
Wohlergehen bewirken, dann entsteht diejenige Art von Weisheit, die
vermehrt zu Hinwendung an heilsame innere Haltungen fiihrt.

131



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Es bedeutet, dass wir gerade die sog. 'edlen Wahrheiten von der Befreiung
vom Leiden und dem Weg, der dorthin fiihrt', erkennen.

Wir nehmen unmittelbar und bewusst wahr, was Grofiziigigkeit, Wohl-
wollen und Ehrlichkeit in uns bewirken. So werden wir motiviert, diese
'wunderbaren' (sobhana) Qualitdten weiter in uns zu kultivieren. Dies
wiederum schafft wiinschenswerte neuronale Bahnen oder Netzwerke in

unserem Gehirn und damit positive Tendenzen fiir unser weiteres Leben.

Unheilsam / heilsam erkennen.

Schiidliche, destruktive Verhaltensmuster erkennen

Dieses aufmerksame Erforschen erlaubt uns auch, zunehmend unsere
destruktiven Gewohnheitsmuster zu erkennen.

- Sehen wir typische Verhaltensweisen, durch die wir regelméfiig unsere
Zeit mit sinnlosem Tun vertreiben?

- Pflegen wir Muster des Wegschauens und Verdrangens, wenn wir eigent-
lich unsere Gefiihle konfrontieren miissten?

- Fronen wir suchtmiéfiig Ess- oder Trinkgewohnheiten, die unserer
Gesundheit abtraglich sind?

- Sind wir chronisch leichtsinnig oder haben wir die Gewohnheit, uns
Schreckensszenarien auszumalen?
(Ein passendes Cartoon von Garfield: Der Kater liegt da und denkt:
"Wieder so eine schlaflose Nacht, in der einem alle Last der Welt auf den
Schultern liegt... Zum Beispiel: Was ware, wenn der Kiihlschrank
explodiert?")

- Halten wir uns oft im Wunschdenken auf: "Wie schon wire es doch,
wenn..." ("Was ich alles kaufen konnte, unternehmen kénnte oder wo ich
tiberall helfen konnte, wenn ich den Jackpot holen wiirde! Die Chancen
stehen zwar 1:14 Mio. - und ich kaufe auch nie ein Los."

So extrem sind wir vielleicht (fast) nie. Aber es lohnt sich doch, unsere

132



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

"Wie schon wiére es, wenn ich .." zu ergriinden.

- Horen wir anderen aufmerksam zu und stellen Fragen oder sprechen wir
vorwiegend tiber unsere eigenen Interessen und unsere Meinungen?

- Sind wir oft am Klagen tiber die Welt, die Politik, das Klima oder die
Mitmenschen oder sttirzen wir uns gleich in Aktivismus, weil wir die
Probleme und das Leiden das uns begegnet, nicht zulassen und ertragen

konnen?

- Ahneln wir dem klassischen 'Aversionstyp', der sogleich bemerkt, was
an den Dingen nicht gut oder passend ist?

- Sind wir, umgekehrt, eher wie der sog. 'Verlangenstyp', der spontan
sieht, was an einer Situation attraktiv und wiinschenswert ist?

- Oder entsprechen wir mehr dem 'Tdauschungstyp', der erstmal gar nicht
sieht was in einer Situation eigentlich lauft?

Wir lernen zu erkennen, ob und wie wir mit diesen Verhaltensweisen
identifiziert und involviert sind, ob wir sie als 'ich” oder 'mir' erfahren oder
ob wir sehen, dass es einfach Verhaltensweisen und Emotionen sind — nicht
mehr und nicht weniger — und dabei erleben, wie sie von selbst erscheinen
und auch wieder von selbst verschwinden, was Joseph Goldstein ‘Letting
go by letting be' nennt. ('Loslassen durch So-Sein-Lassen')

Was immer die Muster und Gewohnheiten sein mogen, die wir erkennen;
wichtig ist, dass wir uns nicht (wie so oft) gleich in einen Selbstverbesse-
rungs-Aktivismus stiirzen. Vielmehr sind dies die Momente, in denen wir
ergriinden und spiiren konnen, was all das in uns bewirkt.

Wir konnen hier auf die innewohnende Weisheit unseres Herz-Geistes
vertrauen, welcher destruktive Tendenzen langsam aber stetig verdndern
wird, weil er spiirt, dass sie leidvoll sind. Und auch positive Tendenzen
werden gefordert, weil der Geist immer wieder erfahrt, dass die heilsamen

Tendenzen zufriedenstellender und befreiender wirken.
Unbheilsame und heilsame Absichten erkennen. Schidliche Verhaltensmuster sehen...

133



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Das Wesen von Gedanken erforschen

Eine auflerordentlich unterstiitzende Praxis ist auch das Erforschen der
Natur unserer Gedanken, sind sie doch eines der pragenden Elemente in
unserem Leben.

Wenn wir einmal gelernt haben, unsere Gedanken zu Objekten des acht-
samen Gewahrseins zu machen, beginnen wir, zwei Aspekte zu sehen: Wir
erkennen

1.) was es inhaltlich ist, was wir denken und damit auch in welchen

Gefilden wir uns in unserem Leben vorzugsweise bewegen — und wir erkennen
2.) aus einer tieferen Perspektive heraus, das Wesen, die Natur von Gedan-

ken. Wir nehmen ihre fltichtige, nicht fassbare, leere Natur wahr.

Dilgo Khyentse Rinpoche?® schreibt dazu:

"Wenn ein Regenbogen erscheint, sehen wir viele schone Farben - doch
ist ein Regenbogen nicht etwas mit dem wir uns kleiden oder das wir
als Schmuck tragen konnen: er erscheint einfach durch das Zusam-
mentreffen verschiedener Bedingungen. Gedanken entstehen im Geist
auf die gleiche Weise. Sie haben tiberhaupt keine greifbare Realitét oder
innewohnende Existenz. Es gibt daher keinen logischen Grund,
weshalb Gedanken so viel Macht iiber uns haben sollten, noch einen
Grund, warum wir von ihnen versklavt werden sollten...

Sobald wir erkennen, dass die Gedanken leer sind, wird der Geist nicht
mehr die Macht haben, uns zu tduschen. Aber solange wir unsere
tduschenden Gedanken als wirklich betrachten, werden sie uns weiter-
hin gnadenlos quilen, wie sie es wahrend unzéhliger vergangener
Leben getan haben" (und sicherlich wihrend diesem gegenwértigen
Leben).

5 Aus: Joseph Goldstein, Mindfulness, Sounds True, 2013. Quelle: Dilgo
Khyentse Rinpoche, Teachings on Nature of Mind and Practice, Tricycle: The
Buddhist Review, Winter 1991.

134



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Gedanken haben die Macht, uns ins Ungliick zu stiirzen, vermdgen aber
auch, uns gliicklich zu machen. Es ist durch die Erkenntnis der Substanz-
losigkeit bzw. Leerheit unserer Gedanken und durch das Ende der Identi-
tikation damit, dass wir diese innere Freiheit erlangen.

Unbheilsame und heilsame Absichten erkennen. Schidliche Verhaltensmuster sehen. Das
Wesen von Gedanken erforschen.

Ergriinden der Vergidnglichkeit

Zusammen mit dem Ergriinden von 'Heilsamem' und 'Unheilsamem' und
damit von Karma, ist das Beobachten und Erforschen der 'Merkmale des
Daseins' (lakkhana) die wichtigste Funktion von Dhamma-Vicaya.

Ein Merkmal oder eine Eigenschaft aller entstandenen Dinge, Lebewesen
und Situationen des Daseins ist die Tatsache, dass sie unstet und vergang-
lich sind — in stetem Wandel. Ausnahmslos jede Erfahrung entsteht auf
Grund von Bedingungen und sobald die Bedingung(en) verschwinden,
verdndert sich die Erfahrung um schliefSlich zu vergehen. Rumi beschreibt
es so:

"Die Erscheinungen kommen anmarschiert, eine nach der anderen -

sobald eine da ist, ruft die nachste: Hau ab! Jetzt bin ich dran!"

Diese grundlegende und unumstofiliche dynamische Eigenschaft des
Daseins kann und sollte auf verschiedenen Ebenen erforscht und wahr-
genommen werden.

Dabei sind Verganglichkeit und Wandel eigentlich absolut uniibersehbar.
Tagtdglich erfahren wir sie in der Natur: Beim Wetter, von strahlend schon
und warm bis stiirmisch finster und kalt oder bei den Baumen, Blumen und
Friichten, die spriefien, erbliithen, reifen und wieder zerfallen. Der Wandel
ist staindig und unauthaltsam.

Wir finden das vollig normal, nicht besonders beachtenswert, bis sich etwas
wandelt oder vergeht, an dem wir anhaften und das wir behalten mochten.

135



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Dann sind wir enttduscht, frustriert oder gar wiitend. Interessant, nicht?

Wir wissen zwar, dass sich alles wandelt, aber wir bemiihen uns eher
wenig, uns mit dieser Gesetzmaifdigkeit wirklich unvoreingenommen und
tiefgriindig zu konfrontieren und die Konsequenzen daraus zu ziehen.
Genau das zu tun ist eine Funktion von Dhamma-Vicaya.

Unstetes Dasein

Die Verganglichkeit ist auch im Leben von uns Menschen eine unum-
stofiliche Tatsache. Der bekannte Zen-Meister Suzuki Roshi® beschrieb
unser Leben folgenden Mafien: "Es ist wie, wenn wir ein Schiff betreten
wiirden, das in See sticht - und sinkt."

Ryokan’, der Zen-Poet beschreibt es etwas romantischer in seinen Haikus:

"Monate vergehen, Tage hdufen sich an,

Wie ein trunkener Traum - Ein alter Mann seufzt."
"Tage zdhlen ist wie Finger schnippen -

Selbst der Mai vergeht wie ein Traum."

Kontemplation der Verganglichkeit ist sehr wirkungsvoll. Wer damit
praktizieren mochte, kann meinen Text 'Das Offensichtliche begreifen' (S. 6 - S. 10)
(hier in Band 5) sowie dessen Anhang von meiner Website herunterladen, aus-
drucken und die relevanten Stellen anzeichnen, um dann regelméfig, vielleicht
taglich, dartiber zu reflektieren.

Dies ist eine eindriickliche Methode, mittels derer in vielen buddhistischen
Traditionen die Verganglichkeit dieses menschlichen Lebens verinnerlicht
wird.

6 Shunrya Suzuki Roshi, 1904 - 1971, ein japanischer S6t0 Zen Ménch und Lehrer
in den USA.

7 One Robe - One Bowl, The Zen Poetry of Ryokan, translated and introduced by
John Stevens, Weatherhill.

136



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Meditation der Moment-zu-Moment-Verginglichkeit

Auf noch eindriicklichere Weise wird die Verganglichkeit sichtbar, wenn
wir Moment-zu-Moment présent sind und dabei die Achtsamkeit und das
ergriindende Interesse auf die unmittelbare Erfahrung richten. Recht
schnell wird offenbar, dass das, was wir normalerweise als unsere solide
Welt wahrnehmen, ein sich stindig rapide verdndernder Strom von
Empfinden, Horen, Sehen, Riechen, Schmecken, Denken und Fiihlen ist.
Dies muss sehr lange und kontinuierlich betrachtet werden, bis diese
Tatsache zum Bauchgefiihl wird.

Letztlich geht es darum, das Offensichtliche zu sehen. Um zum Beispiel den
steten rapiden Wandel zu sehen, brauchen wir eigentlich nicht zuerst eine
tiefe Meditation. Um zu erkennen, dass Anhaften oder Aversion immer
miihsam sind, reicht es, wenn wir wirklich hinschauen und hinfiihlen — weil
es eigentlich offensichtlich ist:

Mulla Nasrudin tiberquerte regelmifig die Grenze zwischen der Tiirkei
und Persien. In den Satteltaschen seiner Esel war nie etwas Wertvolles
zu finden, nur Stroh. Er hatte nichts zu verzollen. Dabei wurde er aber
zunehmend reicher.

Jahre spiter, als der dortige Zollner in den Ruhestand getreten war,
fragte er Nasrudin, wie er denn so vermogend geworden sei. Dieser
gestand: “Ich habe Esel geschmuggelt.”

Die Verganglichkeit ist offensichtlich und doch stellt sich uns die folgende
Schwierigkeit in den Weg:

e Wir fallen tendenziell stindig wieder zurtick auf die Ebene der
Inhalte, das heifst: auf was wir sehen, statt dass wir sehen ('Berge' statt
'sehen’'.),

e auf was wir horen, statt dass wir horen ('Rasenméher’, statt einfach
'horen').

e auf was wir denken, statt das Denken an sich zu betrachten.

137



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

So tibersehen wir immer wieder die alles durchdringende Realitdt des
staindigen Wandels. Hier fehlt uns oft das Verstandnis des ganzen Prozes-
ses der Erkenntnis und das tiefe Interesse daran, das Wesen von Erfahrung
per se zu ergriinden, statt immer nur dessen Inhalte, dessen Geschichten
und Dramen.

Ein Beispiel des Unterschiedes zwischen Identifikation und unmittelbarer
Wahrnehmung in der Meditation konnte etwa folgendermafsen aussehen.

Mit Identifikation: "Ah, ein Auto fahrt vorbei!", "Wer es wohl sein konnte?"
Ah, der Motor wechselt in den Leerlauf." "Vielleicht ist es der Paket-
Postmann." "Was er wohl bringt?"

Dasselbe in der unmittelbaren Erfahrung, d.h. ohne Identifikation:
Gerdusch/Horen. Denken "Ein Auto fahrt vorbei". Denken "Wer es wohl
sein konnte?"

Geridusch/Horen. Denken "Das Auto hilt an'. Denken "Vielleicht der Paket-
Postmann". Denken und fiihlen "Ah, Neugierde findet statt".

Henk Barendregt8, ein Vipassana-Lehrer aus Holland empfiehlt, ofters die
folgende Meditation der Vergénglichkeit zu tiben:

Die Achtsamkeit wird absichtlich auf das Ende einer jeden Erfahrung ge-
richtet und kurz mit der gedanklichen Notiz 'Ende' benannt. Es heift dann:
Einatmen 'Ende', Ausatmen 'Ende', Denken 'Ende', Jucken 'Ende', Horen
'Ende', Einatmen 'Ende' usw. in moglichst rascher und konsequenter Folge.

Es braucht viel Entschlusskraft und Ausdauer, um diese Meditation immer
mal wieder fiir 15 Minuten durchzuziehen. Es ist aber ein 'Vicaya-Job' der
sehr eindriickliche Resultate bringen kann.

8 Hendrik 'Henk' Barendregt ist ein niederlédndischer mathematischer Logiker. Er
ist Professor fiir Grundlagen der Mathematik und Informatik und ist ein Vipas-
sana-Lehrer.

138



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Wozu das Sehen der Verganglichkeit dient? Dort wo ich lebe, fliefit ein
breiter Fluss mit starker Stromung. An gewissen Sommertagen schwim-
men Scharen von Menschen in Gummibooten flussabwdrts. Ein tolles
sommerliches Vergniigen.

Das Ganze sieht ungefidhrlich aus und ist es auch, bis ein Boot gegen ein
Hindernis gedriickt wird. Ein Fels, eine Uferboschung, eine Kiesbank. Und
plotzlich zeigt sich die ganze Gewalt des stromenden Flusses. Boote werden
in die Tiefe gedriickt, kentern oder sinken und nicht selten gibt es Verletzte
oder gar Tote im Fluss.

Wie im Fluss, so auch im Leben: Auf Kurs bleiben muss gelernt sein, damit
wir im Notfall schnell sind im Loslassen und im MitfliefSen, statt im Leisten
von Widerstand, im gegen den Strom schwimmen.

Soviel zum Erforschen der Vergénglichkeit.

Ergriinden von Dukkha

Wenn wir den Fluss der Erfahrungen in unmittelbarer Weise betrachten,
wird auch zunehmend klarer, dass keine Erfahrung je eine bleibende
Befriedigung geben kann. Wenn alles stindig kommt und geht, wie konnte
sie auch?

Hier stellt sich uns die Frage: 'Wollen wir die Tatsache der Unzulédnglich-
keit und oft auch Leidhaftigkeit des Daseins, Dukkha, {iberhaupt sehen und
anerkennen?' 'Sind wir wirklich bereit, Dhamma-Vicaya einzusetzen?'

Wenn wir es wagen, kann diese Erkenntnis uns vor viel Verlangen und
Anhaften — und damit eben Leiden — bewahren. Auch hier ist Vicaya,
Ergriinden, gefragt. Sonst dndert sich an unserer gewohnten Haltung nicht
viel.

Von Vergiinglichkeit zu Nicht-Selbst

In dem Masse wie wir achtsam bei der unmittelbaren Erfahrungsebene
bleiben, wird auch sichtbar, dass alles was geschieht, innen und aufsen, auf

139



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

allen Sinnes-, Denk- und Fiihl-Kanilen, ein Prozess bedingten Entstehens
und Vergehens ist.

Das schliefst mit ein, dass die Idee, das Geftihl, der Gedanke, da sei jemand
festes, unverdnderliches hinter all den Erfahrungen, namlich 'Ich', ebenfalls
nur Teil dieses Prozesses des bedingten Entstehens und Vergehens ist. Es
ist Teil der gleichen, nicht fassbaren Show.

Auch diese Erkenntnis ist befreiend, wie der Buddha bestdtigt:

"Wenn man die Verganglichkeit betrachtet, wird die Wahrnehmung
von Nicht-Selbst gefestigt.

Wenn man Nicht-Selbst wahrnimmt, beseitigt man den Diinkel von 'Ich
bin', was Nibbana (d.h. Befreiung) in diesem Leben (gleichkommt)." ?

In diesem Bereich ist Ergrtinden von hochster Relevanz. Tatsdchlich kommt
aber hier oft viel Widerstand auf. Wir bemiihen uns lieber um endlose
Selbstoptimierung, (was an sich ja nicht schlecht ist), als dass wir versuchen
wiirden, die tief verwurzelten Annahmen tiber unser eigentliches Wesen,
zu hinterfragen. Doch genau dort wiirde unser grofites Befreiungspotential
liegen.

Entsprechend den traditionellen 'Stufen der Erkenntnis' in der Vipassana-
Meditation!?, wird auf einer gewissen Stufe 'Nicht-Selbst' erfahrbar.

Viele Praktizierende konnen nun aber in der Meditation nicht bis zu dieser
Ebene vordringen. Sie wiirden aber unter Umstdnden davon profitieren,
das Thema von Nicht-Selbst auf andere Weise anzugehen. Zum Beispiel
indem sie sich die Frage stellen, 'wer sieht', wahrend der Prozess des Sehens
stattfindet, 'wer hort' wihrend dem Horen, 'wer denkt' wihrend dem
Denken.

Dies nattirlich nicht um clevere theoretische Antworten hervorzubringen,
sondern um diese Erfahrungen mit Interesse zu ergriinden.

2 Bodhi, The Numerical Discourses, 1250: Buddha, Anguttara Nikaya 1250.
10 Nach dem Visuddhimagga und Mahasi Sayadaw.

140



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Das konsequente Erforschen der Erfahrung eines scheinbaren Ichs oder
Selbst entspricht dem Ausholen zu einem Befreiungsschlag in einer
wirkungsvollen Praxis.

Unheilsame und heilsame Absichten erkennen. Schidliche Verhaltensmuster
sehen. Das Wesen von Gedanken erforschen. Verganglichkeit, Unzuldnglichkeit
und Nicht-Selbst ergriinden...

Um Uberforderung zu vermeiden: Das Ergriinden von unheilsamen und
heilsamen Absichten und deren Wirkung — sowie das Erkennen der Da-
seinsmerkmale Verganglichkeit, Unzuldnglichkeit und Nicht-Selbst sind
die wesentlichsten zwei Einsatzbereiche von Vicaya!

Fragen stellen

Vicaya kann (und sollte) aber letztlich in zahllosen Bereichen eingesetzt
werden. Dabei kann das Stellen von Fragen ein untersttitzendes Instru-
ment sein. Die Idee hier ist nicht, dass ihr das alles anwenden miisst. Aber
es sollte klar machen, wie wesentlich Vicaya in der Praxis ist.

Um also eine Idee zu vermitteln, wo dies iiberall sinnvoll sein konnte, hier
einige weitere Beispiele von Fragen, die wir uns in der Praxis stellen
konnen.

o 'Ist die gegenwartige Erfahrung heilsam oder unheilsam?" Dann
hinftihlen!

o 'Ist das aktuelle Gefiihl, die Emotion, die Empfindung stet oder
unstet? Bleibt es immer genau gleich oder verdandert es sich?" Auch
hier: Spiiren, wie es sich tatsdchlich anfiihlt.

¢ Wenn alle sechs Sinnestore funktionieren, wihrend wir essen.
"Kriegen wir alles mit, was gerade passiert?"

e Dhamma-Vicaya beobachtet auch die Gefiihlstonungen, die Veda-
nas, welche die Bedingung sind, die die nachfolgende Reaktion (den

141



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

Aufruhr oder die Begierde) auslost: "Ist die momentane Erfahrung
angenehm, unangenehm oder neutral?"

e Esistauch Vicaya, das sich dafiir interessiert, was die Erfahrung der
Reaktion mit uns macht und wie sie sich anfiihlt: "Ist meine
momentane Reaktion heilsam oder unheilsam und wie fiihlt sie sich
an?"

e Vicaya interessiert sich auch dafiir, zu sehen ob die Qualitdten der
Brahmaviharas, wie Gite, Mitgefiihl, Mitfreude und Gelassenheit,
wenn prasent, echt sind oder ob es nur die nahen Feinde sind die,
wenn nicht erforscht, so aussehen wie die echten Qualititen: "Fiihle
ich wirklich Giite oder ist es der sog. nahe Feind Sentimentalit&t? Ist
es Mitgefiihl oder nur Mitleid? Ist es echte Gelassenheit oder einfach
Gleichgultigkeit?"

e Weitere Funktionen von Dhamma-Vicaya sind auch: Das Reflek-
tieren iiber die vier edlen Wahrheiten, um sie dann auch in der
direkten Erfahrung am Werk zu sehen.

Wir fragen uns zum Beispiel: "Warum leidet mein Geist gerade?"
Und wir sehen: Ah, Anhaften!

e Wir fragen uns: "Was wiirde dieses Leiden beenden?" Und wir
erkennen: Ah! Loslassen oder einfach Akzeptieren und So-Sein-
Lassen.

e Vicaya, zusammen mit Achtsamkeit sieht welche Geistesqualitdten
zwar vorhanden, aber dass sie zu schwach ausgebildet sind und
veranlasst das weitere Kultivieren dieser Eigenschaften.

e Vicaya oder eben aktive Erkenntnis ist eine 'Qualitdt des Erwach-
ens', ein 'Erleuchtungsfaktor' und muss daher présent sein, damit
der Geist sich zutiefst fiir die Wirklichkeit 6ffnen kann.

Zum Abschluss ein Zitat von Sayadaw U Tejaniya, der in seinen Unter-
weisungen grofien Wert auf das Anwenden von Vicaya legt:

142



Ergriinden der Wirklichkeit —- Dhamma-Vicaya anwenden

"Ich entdeckte, dass man durch achtsames Gewahrsein und durch
Fragen die Antworten finden kann. Zu Beginn gibt es viele Fragen, aber
wenn die Weisheit einmal eingetreten ist, werden es nicht mehr so viele
sein. Der Geist wird klarer und weniger untibersichtlich."

Und U Tejaniya schliefst:

"SchiilerIn sein ist in uns. LehrerIn sein ist auch in uns!"

143



Fred von Allmen

Die fiinf spirituellen Fihigkeiten kultivieren

In den buddhistischen Traditionen gibt es eine ganze Anzahl von
Beschreibungen des Weges, von Lehr-Modellen, wie zum Beispiel der
achtfache Pfad, die sieben Qualititen des Erwachens, das dreifache Trai-
ning von Verhalten, Meditation und Erkenntnis und andere mehr.

Immer geht es dabei um innere Qualitdten die wir entwickeln miissen, um
aus einem oft nicht sehr befriedigenden oder gar konfliktbeladenen Dasein
zu innerem Frieden, Verbundenheit und Freiheit zu kommen.

Es gibt eine Gruppe von funf Qualitdten des Herzens und Geistes, welche
Indriyas oder Spirituelle Fahigkeiten genannt werden. Fiinf davon sind
bekannt als die “spirituellen, bestimmenden Kontroll-Fahigkeiten'.
Diese fiinf Indriyas sind: Vertrauen

Bemiihen / Energie

Achtsamkeit / Gewahrsein

Sammlung / Stetigkeit

Erkenntnis / Weisheit

‘Die Funktion dieser Indriyas ist es, einen dominierenden, bestimmenden,
kontrollierenden Einfluss auszutiiben - und zwar: auf die sie begleitenden
Herzens- und Geistesfaktoren.’!

Das Wort ‘Indriya” stammt vom Pali-Wort inda (sanskrit: indra) ‘Herr-
scher’, ‘Lord’. Indra wird als der Herrscher der Devas, der Gotter, betrach-
tet. Entsprechend ist es die Eigenschaft dieser Qualitdten oder Faktoren den
Zustand in dem sie prdsent sind zu beeinflussen oder zu beherrschen.
Daher auch der Name ‘bestimmende oder kontrollierende Fahigkeiten'.

I Nyanaponika Thera, Abhidamma Studies, p. 61, B.P.S. Kandy.

144



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

Die Indriyas oder eben Kontrollfdhigkeiten werden auch so genannt, weil
sie ihr negatives, unheilsames ‘Gegentiber’ meistern und unter Kontrolle
bringen.

- Vertrauen hilt Zweifel, Angst, Sorge, Niedergeschlagenheit, Mangel an
Hingabe unter Kontrolle

- Bemiithen und Energie tiberwinden Tradgheit, Faulheit, Bequemlichkeit.

- Achtsames Gewahrsein schaltet Achtlosigkeit aus.

- Sammlung und Stetigkeit kontrollieren Ruhelosigkeit und Zerstreutheit.

- Erkenntnis und Weisheit 16sen Unwissenheit und Tduschung auf.

Vertrauen

Saddha, in Palj, ist die erste dieser Qualitdten und bedeutet, entsprechend
den Wurzeln 'sam' und 'dah’, so etwas wie 'gut fundiert', 'gut gefestigt'
wiahrend das Sanskrit-Wort 'Shraddha' 'gefestigt in Uberzeugung' oder 'in
Zuversicht' bedeutet - eben Vertrauen.

Im Besonderen bedeutet Saddha: gut fundiertes, gefestigtes Vertrauen in
Buddha, Dharma und Sangha. Keinesfalls im Sinne eines religiosen
Bekenntnisses, sondern als innere Ausrichtung.

- Vertrauen in Buddha heif$t: Vertrauen ins Erwachen aus der Tduschung,
in die Moglichkeit des Erwachens, der Befreiung, Vertrauen in “die
Erwachten’ (Buddha bedeutet: Jemand der erwacht ist) und vor allem
Vertrauen in unsere eigene innewohnende Natur des Geistes (Tathagata-
garbha), die es ermoglicht, vollstindige Befreiung zu erlangen.

- Vertrauen in Dharma bedeutet: Vertrauen in die Lehren, die Mittel und
Wege, die uns die universelle Ordnung und die Natur des Daseins erken-
nen lassen und uns damit in Einklang bringen.

- Vertrauen in Sangha besagt: Vertrauen in diejenigen die vor uns auf
dem Weg gegangen sind und in jene, welche uns vorausgehen.

145



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

Zufluchtnahme oder innere Ausrichtung, das heifst reflektieren und
erforschen was es ist, auf das wir uns ausrichten wollen und dem wir - in
dieser unberechenbaren Welt - unser ganzes Vertrauen schenken kénnen.
Es ist also eine grundlegende und zentrale Ubung, eine Praxis von der es
sich lohnt, sie regelmafSig, tdglich und zu Beginn einer jeden Meditations-
periode zu kontemplieren.

Eigenschaften und Wirkung

"Saddha, richtig verstandenes Vertrauen, besdnftigt den Aufruhr der
quélenden Emotionen in Herz und Geist.” Es wirkt erlosend.

Saddha ‘reinigt’ den Geisteszustand in dem es présent ist. Wie ein Text sagt:

"'So wie das Wasser-kldrende-Juwel eines legenddren Kaisers, das
Schlamm und Algen auflost und das Wasser reinigt und klért, so reinigt
und klart rechtes Vertrauen unser Herz."

"Saddha wirkt als Eingangstor fiir alle heilsamen Qualitdten und Eigen-
schaften von Herz und Geist.” Wenn Saddha da ist, sind auch Offenheit,
Grofiztigigkeit, Zuwendung, Mitgefiihl u. 4. prdasent. Eine wunderbare,
wiinschenswerte Qualitit in unserem Leben und in unserer Praxis.

Die folgenden drei Arten von Saddha kénnen unterschieden werden:
e Dbegeistertes Vertrauen
e uberpriiftes Vertrauen

e unerschiitterliches Vertrauen oder Gewissheit.

Begeistertes, iiberschwidingliches Vertrauen

Diese Art des Vertrauens kann entstehen, wenn wir einer inspirierenden
Person begegnen, eine tiberzeugende Belehrung oder Lebensweisheit
horen. Wenn wir zum ersten Mal meditieren und dies sehr hilfreich oder
inspirierend finden. Es kann auch durch ein Kunstwerk entstehen, sei es ein

146



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

beriihrendes Marienbild, eine bestechende Zen-Kalligraphie oder was
immer. Wir fithlen uns beriihrt, angezogen, inspiriert und begeistert.
Interesse und Hingabe - und eben Vertrauen - fiillen unser Herz.

Dieses Vertrauen kann uns dazu bewegen, ndheren Kontakt aufzunehmen
mit dem was uns inspiriert, vielleicht mit einer Praxis zu beginnen oder gar
einen spirituellen Weg zu betreten. Dieser Zustand ist vergleichbar mit der
Phase der Verliebtheit in einer Beziehung, der Honeymoon-Phase.

Als ich meinem Lehrer Geshe Rabten in Indien begegnete - oder als ich den
Dalai Lama erstmals kennenlernte, empfand ich solche Gefiihle des
begeisterten Vertrauens und der Inspiration. Als ich den Begriff 'sunyata’,
die nicht-selbstexistente, nicht erfassbare Natur aller Dinge, zum ersten Mal
horte, standen mir die Haare am Korper zu Berge.

Auch bei einem ersten Zusammentreffen mit der Vipassana-Meditation
unter Sri S. N. Goenka, einem indischen Lehrer aus Burma, der aus Dank-
barkeit diese Praxis nach Indien zurtickbringen wollte, wo sie ausgestor-
ben war, entstand diese Art von Vertrauen in mir:

Etwas schien plotzlich ganz klar zu sein, ein Gefiithl des Nachhause-
Kommens, ein Wiedererkennen von etwas, das ich schon immer gewusst
hatte...

Solche Momente des “inspirierenden Vertrauens’ sind wichtig und kénnen

unser Leben vollig verdndern und uns transformieren. Eine sehr wirksame
Kraft.

Dieselbe Kraft des Vertrauens ist auch in unserem Verhiltnis zu Lehren-
den oder zu Gurus am Wirken. Wir vertrauen ihnen, in der Uberzeugung,
dass sie so viel Erfahrung auf dem Weg gesammelt haben, dass sie uns in
geschickter und hilfreicher Weise unterstiitzen kénnen. Manchmal kann
dieses Vertrauen alle realistischen Proportionen verlieren und es wird
ihnen alles Mogliche und Unmogliche zugetraut. Man hat endlich eine
Projektionsfldche fiir seine hohen - manchmal auch naiven - Ideale.

147



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

So gibt man gibt dem Guru, dem Lama, der Lehrerin, dem System, der
Gruppe nicht hinterfragten, unbeschrankten Kredit. Hier liegt die Gefahr
dieser Art des begeisterten Vertrauens: Es ermangelt der Weisheit - und
kann daher leicht zu blindem Glauben werden und dies auch bleiben. Wie
das bei Nasrudin der Fall war:

Mulla Nasrudin verstreut Brotstiicke, ums Haus herum.

Ein Freund fragt: Was tust Du da? Der Mulla: Es hilt die Tiger fern.
Der Freund: Aber es gibt ja gar keine Tiger im Umbkreis von hunderten
von Meilen. Nasrudin antwortet: Wirksam! Nicht wahr!

Wir miissen nachpriifen, ob’s an den Brotkrumen liegt - oder vielleicht an
etwas anderem. Nicht tiberpriiftes Vertrauen oder blinder Glaube kann
sehr leicht rigide werden. Kritik an der Sache, an der Person, an den Gurus,
den Fiihrern oder Fiihrerinnen an die man glaubt, ist unerwiinscht. Selbst
positive Alternativen konnen dann als untergrabend erfahren werden. So
konnen Sektierertum, ja Fundamentalismus entstehen und das positive,
begeisterte Vertrauen verkommt - oder wird zu Fanatismus.

Uberpriiftes Vertrauen

Indem wir beginnen, die Sache, die Person, die Lehre, welcher wir solcher-
mafien vertrauen, zu iiberpriifen, zu testen und auszuprobieren, entsteht
die zweite Art, namlich ‘Uberpriiftes Vertrauen'.

Diese Art des Vertrauens ist bedeutend tiefer und stabiler als die erste.
Meist ist sie nicht mehr so tiberschwénglich, sondern von einer tragen-
deren Art des Enthusiasmus. Ausprobieren und anwenden sind hier
natiirlich die Schliissel.

Wenn wir beim begeisterten Vertrauen steckenbleiben, kann uns allzu
leicht der Schnauf ausgehen.

Manche Menschen sind zwar von der Lehre begeistert, bringen aber die
notwendige Energie nicht auf, sich die Praxis zu eigen zu machen. Ihre
Inspiration verfliegt langsam, der Enthusiasmus vergeht und zurtick bleibt

148



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

ein schales Gefiihl, aber keine Praxis. Vielleicht haben wir das phasenweise
alle schon einmal erlebt.

Es braucht eben nicht nur Inspiration und Vertrauen, sondern auch die
anderen vier Indriyas.

Vor allem braucht es das zweite, nimlich Bemiihen, Enthusiasmus, Aus-
dauer, Energie, welches weiter unten besprochen wird.

Zusammen mit achtsamem Gewahrsein, mit Sammlung und mit Erkenntnis
vertieft sich unsere Praxis. Dadurch sehen wir tiefer und klarer. Wir
erkennen die wahre Natur aller Dinge des Daseins aus eigener Erfahrung
und fithlen uns dadurch leichter und freier und handeln entsprechend
liebevoller und weiser.

Unerschiitterliche Gewissheit

So wird ‘liberpriiftes Vertrauen’ zum personlich erfahrenen Verstehen, zur
Gewissheit und somit zu ‘unerschiitterlichem Vertrauen’, einer der Friich-
te tiefer Praxis.

Bemiihen, Energie

Viriya (in Pali), ist das zweite Indriya. Im Atthasalini heifst es: 2

~Energie, Ausdauer, enthusiastisches Bemtihen, also Viriya,
sollte als die Wurzel aller Verwirklichungen gesehen werden.”

Bemiihen, Energie, Viriya, ist ein Indriya, eine spirituelle, bestimmende
Fahigkeit, weil es Tréagheit tiberwindet. Viriya heifst “heldenhaft’ oder
‘heldinnenhaft’, womit etwas Essentielles tiber sein Wesen ausgesagt wird.
Der burmesische Meister U Pandita Sayadaw sprach oft tiber ‘heroisches
Bemiihen’ in Bezug auf konsistentes und konsequentes achtsames Gegen-
wirtig sein.

2 Das Atthasalini (Pali) ist ein buddhistischer Kommentar von Buddhaghosa (5.
Jh.) zum Dhammasangani der Theravada Abhidhamma-Tradition.

149



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

Sicher ist diese Praxis - zumindest in intensiven Retreats - sehr
anspruchsvoll und nicht fiir Feiglinge. Sich fiir Stunden und Tage sich selbst
auszusetzen braucht Mut, Tapferkeit und Beherztheit.

Manchmal glauben wir, meditatives Sein, intuitives Verstehen und Han-
deln, bedeute einfach seinem Herzen zu folgen. Dies ist nur fast, aber nicht
ganz richtig. Es gibt da einen feinen Unterschied. Ajahn Sumedho sagt
dazu:

,Es geht nicht darum unserem Herzen zu folgen,

Il!

sondern darum unser Herz zu schulen

Dzongsar Khyentse Rinpoche nennt es 'Disziplin'. Er meint:

»,Mit der Disziplin ist es sehr interessant. Es ist etwas das wir nicht
haben mochten. Es ist etwas, das wir um uns herum haben mochten!”

Disziplin, Bemiihen, Energie... Wesentlich ist, dass wir klar verstehen, um
was wir uns bemiihen miissen, was es ist, dem unser Bemiihen und unser
Effort gilt. Dazu sagte Krishnamurti:

,Es ist die Wahrheit die befreit,
nicht unser Bemiihen frei zu werden.”

Zwar braucht es enormes Interesse, Bemiihen und Aufmerksamkeit, aber
es ist nicht das Bemiihen, die Dinge zu dndern, zu verbessern, unseren
Wiinschen und Vorstellungen anzupassen. Vielmehr ist es das Bemiihen
die Wahrheit, die Wirklichkeit, so zu sehen wie sie tatsdchlich ist.

Es ist also das Bemiihen, hierher zu kommen, wo wir schon sind und acht-
sam zu spiiren und wahrzunehmen was jetzt gerade in uns da ist. Das ist
sicher nicht leicht. Aber ungeheuer einfach!

Sptrt bitte einmal die Hand, die dieses Buch (dieses Tablet etc.) halt.

Sptirt ihr’s? Ja? Wie grofs war der Aufwand, das Bemiihen, die Empfin-
dungen in der Hand wahrzunehmen? Nicht sehr grof3, oder? Genau so viel
braucht es damit es ‘rechtes Bemiihen” ist.

150



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

Versucht nun bitte einmal in der gleichen Hand etwas anderes wahrzu-
nehmen, als die Empfindungen, die momentan dort spiirbar sind! Okay?
Schwierig - nicht wahr?

Genau das tun wir aber in der Meditation ziemlich oft. Wir sind achtsam
mit der Erfahrung des Moments, aber diese passt uns nicht. Sie ist zu un-
angenehm oder zu wenig angenehm oder einfach anders als wir uns das
wiinschen. Und schon sind wir mitten im ‘falschen Bemiihen’. Wir versu-
chen etwas hinzukriegen, was nicht da ist. Anstrengend und nutzlos!

Vierfaches Bemiihen

Richtiges oder 'rechtes' Bemiihen ist vierfach und besteht darin:
¢ Nicht vorhandene unheilsame Zustinde in uns zu vermeiden.
¢ Vorhandene unheilsame Zustidnde in uns ziehen zu lassen.
e Noch nicht vorhandene heilsame Zustidnde in uns zu schaffen.

e Und vorhandene heilsame Zustinde in uns zu férdern.

Es mag so aussehen als miisste da viel ‘getan’, viel manipuliert, kontrolliert
und erschaffen werden. In Wirklichkeit ist das, was es braucht, um dies alles
zu bewerkstelligen einfach richtig verstandenes achtsames Gewahrsein.
Ganz einfach ausgedriickt heifst das: ‘Rechtes Bemiihen’ ist das Bemiihen,
in jedem Moment, im jetzigen Moment, achtsam, gewahr, gegenwirtig zu
sein. Es ist das Bemiihen, die dritte ‘spirituelle Fahigkeit’, ndmlich ‘Rechte
Achtsamkeit’ zu kultivieren.

Dadurch werden unheilsame Zustinde vermieden, vorhandenen unheil-
samen Zustinden wird die Energie entzogen, noch nicht vorhandene
heilsame Zustinde entstehen und schon vorhandene heilsame Zustinde
werden gefordert.

151



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

Achtsamkeit

Richtig verstandenes achtsames Gewahrsein ist das Herz dieser Praxis. Das
Pali-Wort ‘Sati” ist verwandt mit dem Wort ‘Erinnerung’. Man erinnert sich,
ist wach, ist aufmerksam und gegenwartig.

Dabei geht es nicht um ein wertendes, urteilendes, kritisches Gewahrsein,
sondern um ein interessiertes, liebevoll gelassenes Spiiren, Sehen und
Erkennen von dem was jetzt an Korper-, Sinnes-, emotionalen oder Geis-
teserfahrungen prasent ist. Bemithen um Achtsamkeit ist also nicht ein
Willensakt, sondern ein ‘Aufwachen und klar sehen’.

Achtsames Gewahrsein dieses jetzigen Momentes, was heifst das?

Es heifit, den unmittelbaren Kontakt mit der gegenwairtigen Erfahrung
aufzunehmen und zu spiiren, zu fithlen was da ist. Es heift nicht, tiber die
Gegenwart nachzudenken, nicht, die Erfahrung dieses Moments zu
analysieren und nicht, diese Erfahrungen zu vergleichen, zu bewerten oder
zu verandern.

Wir nehmen Kontakt auf mit den gegenwiértigen angenehmen, neutralen
oder unangenehmen Korperempfindungen. Das konnen Empfindungen an
verschiedenen Stellen des Korpers sein oder die spiirbare Bewegung des
Atems. Wir sind in unmittelbarem Kontakt mit den Sinneserfahrungen des
Horens, Sehens, Riechens und Schmeckens, wenn sie prasent sind. Wir sind
uns der Gefiihle, Emotionen und Geisteszustdnde bewusst - gegenwairtig
und wach. Und wir wissen, wenn Gedanken, innere Bilder, Vorstellungen
in uns da sind, ohne dass wir darin verwickelt und verloren sind.

Achtsames Gewahrsein, ist ein Indriya, eine “spirituelle Kontrollfdhigkeit’
weil wir dadurch aus der Achtlosigkeit, aus dem automatisierten,
gewohnheitsméfsigen Verhalten, aus der Identifikation mit der Erfahrung
aufgeweckt werden. Mein Dzogchen-Lehrer, Nyoshul Khen Rinpoche,
schrieb:3

152



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

3 Aus: Der Buddha im Inneren: Unterweisungen zur Verwirklichung der
natiirlichen Grossen Vollkommenheit, von Nyoshul Khenpo und Lama Surya Das,
Arbor.

"Gewabhrsein, der Spiegel des Geistes

(...) Seht, Vajra-Freunde,
Wenn ihr mich seht, nehmt Gewahrsein als Grundlage. (...)
Schaut unzerstreut in die Natur des Geistes!

Gewahrsein ist die Wurzel des Dharma,

Gewahrsein ist die Hauptpraxis auf dem Weg,

Gewahrsein ist der Stab an den der Geist sich anlehnen kann,
Gewahrsein ist der Freund der urspriinglichen Gewahrseins-Weisheit,
Gewahrsein ist die Grundlage von Mahamudra, Mahasandhi und
Madhyamika.

Ohne Gewahrsein wird man von Mara tiberwiltigt,

Ohne Gewahrsein wird man von Tragheit bezwungen,

Durch mangelndes Gewahrsein entstehen alle unheilsamen Hand-
lungen.

Mit mangelndem Gewahrsein kann man seine Ziele nicht verwirk-
lichen.

Ohne Gewahrsein zu sein, heifst wie ein Haufen Exkremente zu sein,
Ohne Gewahrsein zu sein, heifst in einem Meer von Urin zu
schlummern,

Ohne Gewahrsein zu sein, heifst wie ein lebloser Leichnam zu sein.
Freunde ich bitte euch, nehmt Gewahrsein als Grundlage.

(...) Moge es heilsam sein! SARWA MANGALAM.”

,Hier in diesem endlosen Ozean des Samsara,

Ununterbrochen umhergeworfen von den gewaltsamen Sturmeswellen
aus qudlendem Karma, Leidenschaften und Gedanken:

Ruhe in der nattirlichen GrofSen Vollendung deines eigenen Geistes und

Herzens!”
153



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

Sammlung

Kontinuierliches Bemiihen, gewahr und gegenwirtig zu sein, schafft
Sammlung und Stetigkeit im Geist, die vierte spirituelle Fahigkeit.

Achtsames Gewahrsein ist wie das Licht, die Helligkeit, die uns erlaubt zu
sehen. Sammlung und Stetigkeit erlauben uns, deutlicher, klarer und tiefer
zu sehen. Sammlung ist ein Indriya, eine spirituelle Kontrollfdhigkeit, weil
sie Zerstreutheit und Ruhelosigkeit unter Kontrolle bringt.

Das Pali-Wort ist Samadhi. Es bedeutet in der buddhistischen Tradition
einfach Sammlung. Im Hinduismus hat es eine etwas andere Bedeutungen.
Manchmal wird auch das Pali-Wort Ekkagata*, Einsgerichtetheit,
gebraucht.

Sammlung wird definiert als: eine Qualitdt, die den Geist befdhigt, wah-
rend ldngerer Zeit, Eins gerichtet auf einem Objekt zu verweilen.

Sammlung ist eine ungemein hilfreiche und unterstiitzende Geistesquali-
tiat, vor allem in der Meditation, aber natiirlich auch sonst im Leben. Um
achtsames Gewahrsein, Sammlung und Stetigkeit zu entwickeln, miissen
wir vor allem mit zwei Geistesqualitdten arbeiten, ndmlich den ersten zwei
sogenannten Sammlungs- oder Jhana-Faktoren.

Es sind dies Vitakka - Angewandte Aufmerksamkeit, Anstreben, aufs
Objekt zugehen, Kontakt machen und Vicara - Anhaltende Aufmerksam-
keit, Wertschédtzung, beim Objekt bleiben, Kontakt halten.

Vitakka ist das, was den Geist, das achtsame Gewahrsein, aufs Objekt (den
Atem, die Schulterverspannung, den Klang) wirft, Kontakt damit auf-
nimmt, wahrend Vicara den Kontakt hilt und verldngert. Die folgenden
Bilder illustrieren dies:

e Vitakka ist wie das Anschlagen einer Glocke, Vicara wie der
anhaltende Klang.

4 Oft auch ekaggata geschrieben

154



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

e Vitakka ist wie das anfangliche mit den Fliigeln schlagen oder
flattern eines Vogels beim Wegfliegen. Vicara ist wie das gleitende
Fliegen des Vogels.

e Vitakka ist wie die Hand die einen Teller ergreift. Vicara ist wie die
Hand, die den Teller ausreibt.

Beide Faktoren sind dufSerst relevant in unserer Meditation. Genau sie sind
es, die wir von Moment zu Moment kultivieren. Und es ist die Kontinuitit
dieses Bemiihens, welche Stetigkeit bringt, dhnlich wie beim kontinuierl-
ichen Reiben zweier Holzer zuerst Hitze und letztlich Feuer entsteht. Aber
all dieses Vertrauen, dieses Bemiihen, dieses achtsame und gesammelte
Gewahrsein dient einem Zweck:

Befreiende Erkenntnis

Pafifia, oder Prajfia in Sanskrit, ist die fiinfte der spirituellen Fahigkeiten. Es
ist aus klarem Sehen und weisem Verstehen, dass inneres Gleichgewicht,
innere Freiheit, Heiterkeit, aber auch Verbundenheit und Mitgefiihl
entstehen. Panfia, befreiende Erkenntnis oder Weisheit, ist verwandt mit
‘pa’, ‘richtig, korrekt’ sowie auch mit ‘na’, “wissen, verstehen’.

Pafinna, befreiende Erkenntnis, bezieht sich auf korrektes Verstehen der
Wirklichkeit, der Prozesse des Geistes, -des Herzens, -des Daseins. Sie eli-
miniert oder ‘erhellt’, ‘erleuchtet’” Unwissenheit, Nicht-Verstehen, T&du-
schung, beziehungsweise unrealistische Wahrnehmung der Dinge des
Daseins. Deshalb ist sie ein Indriya, eine “spirituelle Kontrollfdhigkeit'.

Was befreiende Erkenntnis klar sieht, ist die Verganglichkeit aller Dinge
dieses Daseins: Innen wie Aufien, ‘wir selbst’ und ‘die Welt’ sind nichts
Solides, Bleibendes, sondern ein dynamischer Prozess stdndig entsteh-
ender und sich wandelnder Erfahrungen. Nicht fassbar, wie eine Spiege-
lung, eine Fata Morgana, ein Echo, ein Traum. Der amerikanische Urein-
wohner Crowfoot sagte:

155



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

,Was ist das Leben?
Es ist das Aufleuchten eines Leuchtkifers in der Nacht.
Es ist der kleine Schatten, der durch das Gras rennt,

und sich im Sonnenuntergang verliert.”

Nyoshul Khen Rinpoche schrieb:

»Alle Dinge in Samsara und Nirvana, obschon als bestdandig begriffen -
sind nicht von Dauer.

Wenn erforscht, sind sie leere Form, erscheinend, aber ohne wirklich zu
sein. (...)

Betrachte im Aufleren die erscheinenden Dinge:

wie das Wasser einer Fata Morgana (...)

unwirklich, wie Traume, wie Illusionen, wie Regenbtgen,

wie der Mond gespiegelt im Wasser.

Betrachte im Inneren, deinen eigenen Geist:

Aufregend und spannend, wenn nicht untersucht!

Aber wenn niher erforscht, ist nicht viel dran.

Man findet ihn nirgends und kann nicht sagen: 'Dies ist er'.

Er ist unfassbar wie der Nebel.”

Um mit dieser Tatsache der Verganglichkeit, der Unfassbarkeit aller Dinge
direkt in Kontakt zu kommen meditieren wir, entwickeln wir die Indriyas.
Entsprechend Krishnamurtis oben zitierter Aussage: "Es ist die Wahrheit
(die Wirklichkeit) die befreit, nicht unser Bemtihen frei zu werden."

Wir wissen, dass diese Welt im Wandel, verganglich, und nicht-fassbar ist.
Trotzdem haften wir an Dingen, Menschen, Situationen, klammern uns
daran fest, wollen sie behalten - und schaffen uns so enorm viel Leiden.

Wenn wir aber die dynamische, nicht-fassbare Natur aller Dinge direkt
sehen und erfahren, lassen wir los, fliefSlen wir mit, sind wir bereit, im
Rhythmus des Universums zu tanzen, statt uns standig, endlos dagegen zu

156



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

strduben, in der Hoffnung, das Universum werde sich 'mir' und 'meinen'
Wiinschen anpassen. Wei Wu Wei schreibt:

"Der Grund weshalb wir so viele Schwierigkeiten haben im Leben, ist,
dass wir 99% von allem fiir uns selbst tun, und dabei gibt es gar keins."

Diese Erfahrung, diese Erkenntnis, die tief genug ist, uns wirklich zu be-
rithren und unsere Haltung, unser Sein, wirklich zu transformieren, ist die
befreiende Erkenntnis oder Weisheit (pafifia oder prajfia). Erkenntnis und
Weisheit sind es, die unsere scheinbare Getrenntheit durchschauen, und
Verbundenheit, Liebe und Mitgefiihl entstehen lassen.

Darum ist es essentiell, dass wir diese fiinf Indriyas, diese Fahigkeiten, in
uns kultivieren - und genau das tun wir in dieser Praxis. Nyanaponika
Mahathera schrieb: °

»Wenn die Indriyas (...) stark sind, transformieren sie uns. Klar wahr-
nehmbare Verdnderungen des Charakters, des Verhaltens, der Vorstel-
lungen und der Ideale, Werte und Ziele konnen stattfinden. Wenn die
kontrollierenden (spirituellen) Qualitdten nachlassen oder wegfallen,
tritt eine allgemeine Schwere und Schwerfdlligkeit der geistigen (und
psychischen) Prozesse ein: Alte Gewohnheiten nehmen tiberhand,
Veranderungen und Anpassungen werden nur langsam und unwillig
vollzogen, die Gefithle und Denkprozesse neigen zu Rigiditdt und
Dogma, wir lernen langsam, sei es von Erfahrungen oder von Beleh-
rungen. Vorlieben und Aversionen sind festgefahren und wir sind
voreingenommen und wir werden mehr und mehr unzugénglich."

Die Indriyas bewirken genau das Gegenteil. Deshalb praktizieren wir.
Deshalb unterstiitzen und stdarken wir sie. Weil sie unser geistiges Wohl-
ergehen, unser Herzensqualitdten und unsere innere Freiheit unterstiitzen
und stéarken.

5 Abhidhamma Studies, Researches in Buddhist Psychology, by Nyanaponika
Thera, BPS, Kandy p.66/67 (ungenaues Zitat!
157



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

Die Indriyas ausbalancieren

Interessant fiir Meditierende ist die Tatsache, dass die Indriyas sich
gegenseitig im Gleichgewicht halten miissen. Das Bild welches hier
verwendet wird ist das einer Kutsche, die von zwei Paaren von Pferden
gezogen wird. Um rasch und sicher voranzukommen, braucht es eine
geschickte Kutscherin, die schaut, dass alle Pferde gleichmifiig ziehen.

Vertrauen und Weisheit (Nr. 1 und 5) einerseits, Energie und Sammlung
(Nr. 2 und 4) andererseits, sind die zwei mal zwei Pferde. Achtsames
Gewahrsein entspricht der geschickten Kutscherin.

Wie wir bereits am Anfang gesehen haben, miissen Vertrauen und Weis-
heit gepaart und abgestimmt sein, so dass Vertrauen nicht blind ist, und
Weisheit nicht oberfldchlich oder intellektuell bleibt, ohne wirklich die Tiefe
zu beriihren.

Wenn Weisheit préasent ist, aber kein Vertrauen und keine Hingabe, mogen
wir etwas klar verstehen, aber wir werden es nicht ins Leben umsetzen.
Vertrauen tragt die notige emotionelle Komponente von Verantwortung
und Hingabe bei.

Bemiihen und Energie miissen mit Sammlung gepaart und abgestimmt
sein. Rechtes Bemiihen schafft Wachheit, Klarheit und Kraft im Geist,
welche von der Sammlung mit Tiefe und Ruhe ausbalanciert wird.
Bemiihen ohne Sammlung macht uns ruhelos, wiahrend Sammlung mit
zuwenig Energie den Geist ‘sinken’ ldsst - und sogar zu Stumpftheit und
Schlifrigkeit fithren kann.

Achtsames Gewahrsein ist die Qualitidt die erkennt, was fehlt oder was
zuviel ist. Sie ist die 'spirituelle Fahigkeit' die ausgleichend und immer auch
vertiefend wirkt. Es ist die Kutscherin welche die Pferde und den Wagen
lenkt. Sie tut dies auf dem Weg zur Erkenntnis und zur inneren Freiheit.

Auf diesem Weg brauchen wir aber nicht nur Weisheit und Erkenntnis,
sondern auch Liebe und Mitgefiihl, so wie ein Vogel zwei Fliigel braucht

158



Die fiinf spirituellen Fahigkeiten kultivieren

um fliegen zu konnen. Wenn unsere Erkenntnis echt und tief ist und da-
durch die Gefiihle des Getrenntseins aufgelost werden, entstehen immer
auch Verbundenheit und Zuwendung an die Lebewesen, an das Leben in
jeder Form.

Der indische Meister Nisargadattha Maharaj aus Mumbay hat dies schon
ausgedriickt:

“Weisheit sagt mir, dass ich nichts bin,
Liebe sagt mir, dass ich alles bin,
Zwischen diesen beiden fliefst mein Leben.”

159



Biografie — Fred von Allmen
Biografie — Fred von Allmen

Fred von Allmen wurde 1943 in Bern geboren.

Nach dreijahriger Ausbildung zum Fotografen
arbeitete er wihrend weiteren sieben Jahren als
freischaffender Fotograf und Kiinstler. Er gewann
Stipendien und Preise fiir angewandte Kunst und
machte an verschiedenen Ausstellungen mit.

Einen betrachtlichen Teil dieser Zeit verbrachte er

auch auf Reisen in Europa und Afrika. Im Alter von
neunzehn reiste er nach Nordafrika, durchquerte
die Sahara und lebte einige Monate in West-Afrika.
Weitere ausgedehnte Reisen fiihrten ihn durch den
Nahen Osten nach Indien.

Auf der Suche nach authentischen Meistern, die ihn
Meditation und den buddhistischen Weg des
Erwachens lehren konnten, begegnete er im August

—Iq »
‘ " ') .
/NP

Geshe Rabten, der fiir ihn zum Hauptlehrer wurde.

F 1970 in Dharamsala, Indien, dem tibetischen Lama
Dort traf er auch zum ersten Mal den Dalai Lama, welchen er in Ge-
sprachen, an Konferenzen und an Belehrungs- und Einweihungsanldssen
bis ins Jahr 2016 immer wieder begegnen konnte.

Finf Jahre spater folgte er dem Ehrw. Geshe Rabten an dessen neue
Wirkungsorte Rikon und Mont-Pelerin in der Schweiz. Dort widmete er
sich wahrend dreieinhalb Jahren ausgedehnten Studien der buddhisti-
schen Psychologie und Philosophie sowie der tiberlieferten Lehrtexte. Er
erhielt auch Initiationen und Belehrungen von Lamas aller vier tibetischen
Traditionen.

In die insgesamt sieben Jahre in Asien fielen auch zahllose Vipassana-
Retreats bei S. N. Goenka, Anagarika Munindra und anderen Lehrern der

160



Biografie — Fred von Allmen

Theravada-Tradition in Indien
und - fiir kiirzere Perioden - auch
in Sri Lanka und Burma.

Diese weitgehend kulturfreien,
10-tdgigen bis dreimonatigen
Gruppen-Retreats sind von frith
bis spdt durchgehend strukturiert
und finden im Schweigen statt,
was es ermoglicht, Meditation
und Erkenntnisse in ansonsten
schwer zugidnglichen Tiefen zu
kultivieren.

Zuriick im Westen, nahm Fred
von Allmen wihrend Jahren an
zahllosen Workshops und Kursen

tiir Selbsterfahrung, vor allem auf
der Basis der humanistischen
Psychotherapien, Gestalt, Bio-
energetik und Holotropem Atmen
teil.

Ab 1981 verbrachte er tiber drei
Jahre im Retreat am Zentrum der
Insight Meditation Society in
Barre, Mass, USA, wo er vor allem

die Erkenntnis-Meditation (Vipas-

sana) und Liebevolle Giite (Metta) bei Lehrern wie Joseph Goldstein, Jack
Kornfield, Sharon Salzberg, Christopher Titmuss, Christina Feldman und
anderen praktizierte.

Gesamthaft verbrachte er etwa sieben Jahre im Retreat. Wahrend langen
Perioden zog er sich auch in Einsiedeleien zurtiick - in den Catskill Moun-

161



Biografie — Fred von Allmen

tains, Upstate New York, in den Alpujaras der spanischen Sierra Nevada,
an den Vorgebirgen des indischen Himalayas.

In den vergangenen 20 Jahren wuchs
sein Interesse an den geschickten
Mitteln  der  Dzogchen-Tradition,
welche er nach Belehrungen durch
Lamas wie Dilgo Khyentse Rinpoche,
| Nyoshul Khen Rinpoche, Tsoknyi
Rinpoche und anderen Meistern
praktiziert.

Ende 1984 begann er, mit seiner eige-
nen Lehrtdtigkeit. Seither leitet er
weltweit Retreats in Insight Medita-
% tion (Vipassana) und buddhistische
' Workshops. Dabei ist ihm auch die
altruistische (auf das Wohl vieler
ausgerichtete) Motivation des tibeti-
schen Mahayana ein grofses Anliegen.

In der Schweiz war er unter anderem
als Lehrer der Dhamma Gruppe
Schweiz, einer Organisation fuir bud-
dhistische Meditationskurse, tatig. Er
lehrte vor allem in Deutschland und in

der Schweiz, aber auch im Gaia House
in Devon England und an der Insight Meditation Society in Barre MA, USA
sowie in Italien, Israel und Schweden. Wihrend zwolf Jahren war er auch
Mit-Leiter der jahrlichen 20-Tage-Retreats im Thai-Tempel in Bodhgaya,
Indien.

Zusammenarbeit mit Lehrenden - gerade auch aus anderen buddhis-
tischen Traditionen - war und ist fiir ihn sehr wichtig.

162



Biografie — Fred von Allmen

In den letzten dreifSig Jahren hat er
Seminare und Retreats mit tiber 50
Kollegen und Kolleginnen gemein-
sam geleitet.

Um dem auch im Buddhismus ver-
breiteten Sektierertum und Funda-
mentalismus  entgegenzuwirken
und ein tieferes Verstindnis und
mehr Respekt zwischen den bud-
dhistischen Traditionen zu schaf-
fen, nahm er an zahlreichen bud-
dhistischen Lehrer-Treffen teil, von

den grofien Lehrer-Kongressen g3

1993 und 1996 mit dem Dalai Lama
in Dharamsala und in Kalifornien
in 2000, iiber internationale Meet-
ings bis zu europdischen und loka-

len Konferenzen.

(

Er war Begriinder des regelmissig

stattfindenden “Beatenberg Meet-

ings” und Mitorganisator vieler

anderer dieser Treffen.

Es ist ihm ein Anliegen, die Lehre und
Praxis nicht nur im Rahmen inten-
siver Retreats zu vermitteln, sondern
auch zu Bereichen wie Alltag,
Studium und soziale Verantwortung
in Beziehung zu setzen. Deshalb hat
er 1986 damit begonnen sogenannte

Alltagspraxiswochen anzubieten,

= welche er seither in vier Stiddten

163



Biografie — Fred von Allmen

bereits 95-mal durchgefiihrt hat. Seit
1995 bietet er auch etwa alle drei Jahre
ein einwdchiges Studienseminar an,
welches eine praktische Ubersicht |
uber die wesentlichen Methoden und *
Mittel des buddhistischen Praxis- |
weges bietet. Aus diesem Seminar
entstand auch das 2007 erschienene
Studienbuch ,, Buddhismus: Lehren -
Praxis - Meditation”.

Mit den bahnbrechenden neurowis-
senschaftlichen Erkenntnissen tiber
die Wirksamkeit der Meditation und
der dadurch hervorgerufenen Ver-
breitung von Achtsamkeit und Medi-
tation in den Bereichen Gesundheit,

Bildung und Arbeit begann er sich .
BUDDHISMUS

dafiir zu interessieren, Briicken zu ; -

schlagen, aber auch die ausgepragten et —k

Unterschiede zu kliaren, zwischen der

Buppras
Tausexp Gesicumn

sich stark verbreitenden ‘Populdr-
meditation’ und der Meditation als

Mittel zur Praxis eines echten Pfades
der inneren Befreiung und der altruistischen Verbundenheit. Dabei ver-
sucht er die religiosen und kulturellen Aspekte des Buddhismus abzu-
legen, aber umso mehr die tiefgreifend transformierenden und befrei-
enden Aspekte der buddhistischen Praxispfade herauszuheben.

In diesem Sinne wirkte er auch als Referent an Kongressen wie der
‘Cortona-Woche 1994 der ETH und Uni Ziirich, Wissenschaft und
Weisheit, ‘Meditation und Wissenschaft 2012" sowie ‘Mind and Life 2013’
in Berlin, der ‘MBSR/MBCT-Konferenz 2013 in Miinchen, dem M&L

Europe Summer Research Institute 2014 auf dem Chiemsee u. 4.
164



Biografie — Fred von Allmen

S
+

° Auch leitete er Retreats fiir

die ‘MIND-Group’ von
Prof. Thomas Metzinger
von der Universitdt Mainz.

Nach der Jahrhundert-
wende autorisierte Fred
von Allmen zwei seiner
Schiilerinnen, die viele
Jahre an seinen und den
Retreats anderer prakti-

ziert hatten, zum Lehren

von Vipassana-Retreats. Von 2007 bis 2011 erfolgte die Schulung von sechs

seiner Schiiler:innen zu Dharma-Retreat-Lehrenden und von 2013 bis 2016

bildete er eine weitere Person zum Lehren aus. Alle acht Personen wurden

autorisiert, lehren heute den Dharma und leiten Vipassana-Retreats im In-

und Ausland.

Seit 2022 leitet er zusammen mit drei seiner Kolleg:innen eine weitere ca.

vier Jahre dauernde Schulung einer Gruppe von vier Personen.

- 1990 erschien sein erstes Buch "Die Freiheit entdecken", Grundlagen

buddhistischer Erkenntnismeditation (Vipassana) fiir den Westen,
(1. Auflage Theseus, 2. Auflage Arbor, 3. Auflage Norbu).

- 1997 erschien "Mit Buddhas Augen sehen", Buddhistische Meditation und

Praxis, (Theseus).

- 2007 " Buddhismus: Lehren - Praxis - Meditation" ein Studien- und
Handbuch fiir Praktizierende (Theseus-Kamphausen).

- "Mit Buddhas Augen sehen" wurde 2010 bei Edition-Steinrich neu

aufgelegt.

- 2012 erschien "Buddhas tausend Gesichter", Legenden und Lehren

Erleuchteter, bei Steinrich.



Biografie — Fred von Allmen

- “Mahamudra & Vipassana”, Gewahr Sein, Retreat-Unterweisungen,
Tilmann Lhiindrup, Ursula Flickiger und Fred von Allmen erschien 2015
im Norbu-Verlag.

- 2016 erschien die 3. (iiberarbeitete) Auflage von “Die Freiheit entdecken”
bei Norbu.

- Es erschienen auch zahlreiche Beitrdge in Biichern und buddhistischen
Magazinen.

Fred von Allmen ist Mitbegriinder, Stiftungsrat und einer der
Zentrumslehrenden des Meditationszentrums Beatenberg, in den Berner
Alpen, welches seit 2001 buddhistische Meditationsretreats und Studien-
kurse anbietet. Er ist verheiratet und lebt in der Schweiz.

Aufruf 28.6.2025:
https:/ /www .fredvonallmen.ch/dmxDaten/Bios %20%26 %20Interviews /
Biografie %20Fred %20fuer %20fva%20website %20Test %20mit % 20Fotos.pdf

https:/ /www .fredvonallmen.ch/dmxDaten/Bios %20%26 %20Interviews/
Biografie %20Fred %20fuer %20fva%20website %20Test % 20mit % 20Fotos.pdf

166



Quellenverzeichnis

Quellenverzeichnis

Die in diesem Buch vorgestellten Texte von Fred von Almen sind im

Juli/ August 2025 aus folgenden Internet-Quellen als Pdf entnommen.

Die Pdf-Texte konnen auch gefunden werden, indem einfach der jeweilige
Titel in die Suchmaschine eingegeben wird.

Wie ‘wahr’ ist unsere Wahrnehmung?
Befreiung von der Leiden schaffenden Verblendung

https:/ /www .fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen %2C%20Artikel
%2C %20Texte/ Text-

Vortr%C3% A4ge%20ab %202022/ Wie % 20wahr %20ist % 20unsere % 20Wahr
nehmung %2C%20Text %20Format.pdf

Aditthana & Pranidhana
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet

https:/ /www fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen %2C %20Artikel
%2C%20Texte/2019%20lektorierte %20Texte/ Aditthana_und_Pranidhana
_Entschlusskraft_und_Vision_oder%20Wunschgebet_FERTIG.pdf

Von den fiinf Daseinsgruppen des Anhaftens zu den fiinf
Buddha-Weisheiten Die fiinf Khandha/Skandha

https:/ /www .fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen, %20Artikel, %2
OTexte/Von_den_5_Daseinsgruppen_des_Anhaftens_zu_den_5_Buddha-
Weisheiten_Fred_von_Allmen.pdf

Befreiende Weisheit - die fiinf Daseinsgruppen
und Nicht-selbst
https:/ /fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen %2C %20Artikel %2C%
20Texte/ 2018 %20lektorierte %20Texte/ Befreiende %20Weisheit %20%E2%8
167



Quellenverzeichnis

0%93%20die %20fuenf %20Daseinsgruppen %20und %20Nicht-
Selbst %2C%20Kurze %20Version %2C %20FERTIG.pdf

Aufwachen aus den Tduschungen
Anicca - Dukkha - Anatta - Asubha
Die vier Verkehrtheiten

https:/ /fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen %2C %20Artikel %2C%
20Texte/2019%20lektorierte %20Texte/ Aufwachen %20aus %20der %20Tae
uschung %20-%204 %20V erkehrtheiten %2C %20FERTIG.pdf

Instant Karma: Absicht - Handlung - Wirkung

Unser Tun pragt uns selbst

https:/ /www fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen %2C %20Artikel
%2C%20Texte/Instant_Karma_fuer_Website.pdf

Ergriinden der Wirklichkeit - Dhamma-Vicaya anwenden

https:/ /fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen %2C %20Artikel %2C%
20Texte/Ergruenden_der_Wirklichkeit__Dhamma-
vicaya_anwenden__Textformatierung.pdf

Die fiinf spirituellen Fihigkeiten kultivieren

https:/ /www .fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen %2C%20Artikel
%2C%20Texte/ Die %20fuenf %20spirituellen % 20Faehigkeiten %20entwicke
In.pdf

Biografie — Fred von Allmen
https:/ /www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/ Bios %20 %26 %20Interviews/
Biografie%20Fred %20fuer %20fva%20website % 20Test % 20mit % 20Fotos.pdf

168



| (|1

g ‘/,'.lx}, it

171



