
Fred von Almen 
 

 

Die fünf Daseinsgruppen  
 

 

 

 

 
 

 

 

 

Texte über Wahrnehmung – Entschlusskraft – Karma -  

 



 
 

Band 1 

 
Copyright by Fred von Allmen 

Copyright der Zitate beim jeweiligen Autor oder Verlag. 

Diese Dharma-Texte dürfen kopiert und weitergegeben werden. 

Sie dürfen aber keinesfalls gehandelt oder verkauft werden. 

Diese Texte sind unter einer Creative Commons-Lizenz lizenziert.  

 

 

 

Die in diesem Buch vorgestellten Texte wurden  

dem Angebot des Internets entnommen –  

die genaue Quellen-Angaben sind  

auf der letzten Seite des Buches angegeben. 

 

 

Dieses Buch wurde als einzelnes Exemplar  

von Udo Slottke, aquarius2001@web.de, 

aus den Pdf´s nach Word formatiert, 

zusammengestellt, gedruckt und gebunden.  

 

Hildesheim, im Juli 2025  

 



Inhaltsverzeichnis - Band 1 - Daseinsgruppen 

I 
 

Inhaltsverzeichnis  
 

Wie ‘wahr’ ist unsere Wahrnehmung? 

Befreiung von der Leiden schaffenden Verblendung      1 

 

Aditthana & Pranidhana 

Entschlusskraft - Vision – Wunschgebet  
 

Paramitas                      16  
 

Adhitthana – Entschlusskraft          17  
 

Pranidhana – Vision und Wunschgebet        22  
 

 

Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens  

zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha            28  
 

Rupa-Khandha, die Daseinsgruppe der  

Körperlichkeit / Materie            32  
 

Die Vier Elemente            34  
 

Ausflug in die 'Leerheit'             39  
 

Die 24fache abhängige Körperlichkeit          40  
 

Nama-Rupa                     41  
 

Vedana-Khandha,  

die Daseinsgruppe der Gefühlstönung            41  
 

Schaubild: Wurzel-Kilesa              46  
 

Meditation: Vedana                       48  
 

Sañña-Khandha, die Daseinsgruppe 

der Unterscheidenden Wahrnehmung                           52  
 



Inhaltsverzeichnis - Band 1 - Daseinsgruppen 

II 
 

Sankhara-Khandha, die Daseinsgruppe der Bildekräfte         57  
 

Die 52 Geistesfaktoren (cetasika) im Theravada-Modell     58  
 

Viññana-Khandha, die Daseinsgruppe des Bewusstseins      64  
 

Es gibt sechs Arten von Bewusstsein:          65  
 

Rekapitulierung:                    69  
 

Analogien zu den Daseinsgruppen                     71  
 

Erstes Beispiel – die einzelnen Khandha:               72  
 

Es folgen die fünf Daseinsgruppen des Anhaftens  

zusammengenommen, in drei Beispielen             73  
 

Das Beispiel der Krankheit:                        73  
 

Das Beispiel vom Straftäter, der bestraft wird:                  74  
 

Das Beispiel vom Kochen und Essen:                  75  
 

Das fünfte Beispiel – die 'fünf im Besonderen':                   75  
 

Befreiung                           77  
 

Die fünf Buddha-Weisheiten                        80  
 

Fußnote:                           87  

 

Befreiende Weisheit –  

die fünf Daseinsgruppen und Nicht-selbst        88 
 

 

Fünf Daseinsgruppen                   89       
 

Form (rupa)                            90  
 

Gefühlstönung (vedana)                           91  
 

Wahrnehmung – Unterscheidungsvermögen  

(samjña/sañña)                               93  
 

Bildekräfte (samskara/sankhara)                         94  
 



Inhaltsverzeichnis - Band 1 - Daseinsgruppen 

III 
 

Bewusstsein (vijñana/viññana)                            95  
 

Nicht-Selbst                            97  
 

Auch die Daseinsgruppen sind nicht selbstexistent        98  
 

Die Substanzlosigkeit in allem zu erkennen befreit         98  

 

Aufwachen aus den Täuschungen 
 

Anicca – Dukkha – Anatta – Asubha 

Die vier Verkehrtheiten  
 

Leiden sehen und anerkennen           102  
 

Wie Leiden entsteht                             105  
 

Vergängliches als unvergänglich sehen                  106  
 

Unzulängliches als erfüllend sehen           107 
 

Nicht-Selbst als Selbst sehen                         107  
 

Unansehnliches als lieblich sehen                        108  
 

Die Täuschung der Verkehrtheiten durchschauen                  109  
 

Was können wir tun?                        112  

 

Instant Karma:  Absicht – Handlung - Wirkung 
 

Unser Tun prägt uns selbst                115  
 

Ethisch heilsame und ethisch unheilsame Absichten               116  
 

Instant Karma                       118  
 

Wir selbst prägen die Welt die wir erfahren                121  
 

Letztlich geht es um Befreiung              124  

 

Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden    126  
 

Was wird ergründet?         129 



Inhaltsverzeichnis - Band 1 - Daseinsgruppen 

IV 
 

 

Schädliche, destruktive Verhaltensmuster erkennen      132  
 

Das Wesen von Gedanken erforschen        134 
 

Ergründen der Vergänglichkeit          135   
 

Unstetes Dasein               136   
 

Meditation der Moment-zu-Moment-Vergänglichkeit         137  
 

Ergründen von Dukkha             139  
 

Von Vergänglichkeit zu Nicht-Selbst           139   
 

Fragen stellen              141   
 

Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren        144  
 

Vertrauen              145  
 

Eigenschaften und Wirkung          146  
 

Begeistertes, überschwängliches Vertrauen          146   
 

Überprüftes Vertrauen             148  
 

Unerschütterliche Gewissheit             149 
 

Bemühen, Energie              149  
 

Vierfaches Bemühen            151  
 

Achtsamkeit               152  
 

Sammlung              154  
 

Befreiende Erkenntnis              155  
 

Die Indriyas ausbalancieren            158  
 

Biografie            160  
 

Quellenverzeichnis                         167  
 

Anlage Übersetzungen                169 



 

 

 



Fred von Allmen 

1 

Wie ‘wahr’ ist unsere Wahrnehmung? 

Befreiung von der Leiden schaffenden Verblendung 
  

«Würden die Pforten unserer Wahrnehmung gereinigt, 

erschiene dem Menschen alles so wie es ist: unendlich. 

Aber der Mensch hat sich selbst so eingeschlossen, 

dass er alles nur durch die engen Risse seiner Höhle sieht.» 

William Blake1 
  

Es sind 18 grundlegendsten Elemente welche in uns ‘Erfahrung’ bewirken: 

Durch sechs ‘Sinnesorgane’ nehmen wir sechs Arten von ‘Objekten‘ wahr, 

wodurch sechs Arten von ‘Bewusstsein‘ entstehen. Seh-, Hör-, Riech-, 

Schmeck-, Tast- und Denk-Fühl-Bewusstsein.   
  

Damit wir diese dynamischen Prozesse, die unser Leben ausmachen, klar 

erkennen können, werde ich die sechs Erfahrungs-Prozesse, etwas aus-

führlicher darstellen:   
 

- Durch den Körper, äußerliche Berührung oder innerliche Empfindung 

sowie Aufmerksamkeit, entsteht Kontakt und Körperempfindungs-

bewusstsein tritt auf.    
 

- Wenn das Auge offen ist, Raum, Licht, sowie Aufmerksamkeit da ist und 

ein Objekt, wie zum Beispiel eine Rose, d. h. eine farbige Form, sich im 

Sichtfeld befindet, entsteht Kontakt – und damit Seh-Bewusstsein.   
  

- Durch Ohr, Raum, Aufmerksamkeit und Geräusch entsteht Kontakt - und 

das Hören des Klangs, des Lärms oder der Stimme ist unvermeidbar.   
 

- Ein brennendes Räucherstäbchen, Nase und Aufmerksamkeit: Kontakt 

erfolgt und Riechen bzw. Riechbewusstsein findet statt.   

 
1 «If the doors of perception were cleansed everything would appear to man as it 

is, Infinite. For man has closed himself up, till he sees all things through narrow 

chinks of his cavern.» William Blake, The Marriage of Heaven and Hell.   



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

2 
 

- Ein Biss in den Apfel, Zunge und Aufmerksamkeit: Kontakt findet statt und 

Geschmack bzw.  Geschmacksbewusstsein wird erfahren.   
 

- Geist-Herz, ein Gedanke oder ein Gefühl, Kontakt entsteht und ein 

Gedanke oder Gefühl des Ärgers oder der Freude oder was immer wird 

erlebt.   
 

Wenn also die sechs Organe mit den sechs Objekten in Kontakt treten, 

entstehen die sechs Arten von Bewusstsein. Dies ergibt 18 Aspekte.   
  

Was dabei eine wesentliche Erkenntnis ist: Diese 18 Erfahrungsaspekte sind 

eine vollständige Beschreibung unserer persönlichen Welt. Alles was wir je 

über die Außenwelt wissen, sind Erfahrungen dieser sechs Kanäle.   

Das klingt zwar komplex, aber es scheint immer noch ziemlich geradlinig 

abzulaufen: Wir nehmen wahr, was da ist und erkennen somit die Wirk-

lichkeit so wie sie tatsächlich ist. Punkt. Einfach, oder?   
  

Tatsächlich ist der wahre Sachverhalt bedeutend komplexer. Was bis jetzt 

beschrieben wurde, sind nur die Prozesse des nackten, simplen Bewusst-

werdens. Als wesentlicher Teil dieser Prozesse ist aber Samjñā oder Sañña 

(in Sanskrit und Pali) mit im Spiel: Erkenntnisfähigkeit, Unterscheidungs-

fähigkeit, Urteilsvermögen oder eben Wahrnehmung.   
  

Es ist die dritte der fünf Daseinsgruppen oder Khandhas, die wir sind und 

es ist eine sogenannte Geistesfunktion (cetasika), die eng mit Bewusstsein 

(viññana) verknüpft ist.    
  

Bhikkhu Bodhi 2 beschreibt einen interessanten Aspekt der Wahrnehmung 

(frei übersetzt): «Wahrnehmung nimmt die Eigenschaften des Objektes 

wahr. Dabei setzt sie ein Erkennungszeichen (nimitta), das es ihr erlaubt,  

 
2 The characteristic of perception is the perceiving of the qualities of the object. Its 
function is to make a sign as a condition for perceiving again that "this is the 
same," or its function is recognizing what has been previously perceived. It 

becomes manifest as the interpreting of the object...by way of the features that 
had been apprehended. Its proximate cause is the object as it appears. Its proce- 



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

3 
 

dure is compared to a carpenter's recognition of certain kinds of wood by the mark 

he has made on each.[4] Bhikkhu Bodhi.   

 

ein Objekt wiederzuerkennen, das sie schon vorher wahrgenommen hatte. 

Dabei interpretiert sie das Objekt mittels dieses Erkennungszeichens, das 

sie vorher gesetzt hat. Dieses Vorgehen wird verglichen mit dem Erkennen 

bestimmter Holzarten durch einen Tischler, anhand der Markierung, die er 

vorher auf jeder Holzart gemacht hat. » [4]   
 

Oder vielleicht ist es ähnlich wie bei Hänsel und Gretel, die Brotkrumen auf 

den Weg streuten, damit sie später den Heimweg wiedererkennen würden.   
  

Statt einfach Moment um Moment Sinneserfahrungen zu liefern, bei denen 

wir wissen was sie sind, laufen auch all unsere spezifischen und allgemei-

nen Konditionierungen mit, denen wir seit unserer Geburt ununter-

brochen ausgesetzt waren:  

Unsere Erfahrungen der Vergangenheit bzw. die Art, wie wir sie erinnern, 

nämlich die Erfahrungen in unserem familiären Umfeld, in Bildung, durch 

Mitmenschen, durch Kultur und durch Sprache - ein endloser Strom von 

Einflüssen und damit abgespeicherten Erinnerungen, die uns bis zu diesem 

jetzigen Moment prägen. Wozu Christina Feldman sagt: «Wahrnehmung 

(sañña) kommt nie allein an die Party»   
 

Christina Feldman, meine Lehrerin und Kollegin, beschrieb in einem ihrer 

Vorträge diese Wahrnehmungs-Prozesse in vortrefflicher Weise. Ich werde 

versuchen, diese Vorgänge hier nachzuzeichnen.   
  

In den Prozessen der Erfahrung, die über die sechs Kanäle ablaufen, hat 

Sañña, Wahrnehmung, verschiedene Funktionen oder Aufgaben. Zum 

einen ordnet sie den nackten Erfahrungen Bedeutung und Sinn zu: Sie 

erlaubt uns, den Unterschied zwischen einem Hund und einer Katze zu 

erkennen. Sie ermöglicht uns, zu verstehen, dass wir das Ei essen müssen 

und nicht die Schale. Sie übermittelt Information an das Bewusstsein.   
  



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

4 
 

Dazu kommt, dass mit jeder dieser Wahrnehmungsprozesse auch 

Gefühlstönungen (vedana) erfahren wurde und wird.  Das heißt, jeder 

dieser Erfahrungsmomente war und ist entweder angenehm, neutral oder 

unangenehm bis schmerzhaft, was ebenfalls als Erinnerung gespeichert 

wurde und wird.   
  

Dieser Prozess, einschließlich Vedana, informiert uns zum Beispiel da-

rüber, was die jeweiligen Erfahrungen für uns bedeuten, was uns wieder-

um erlaubt zu erkennen, wie wir darauf reagieren sollten oder möchten. 

Und damit sind Tür und Tor geöffnet für ‘Mögen’ oder ‘Nichtmögen’, für 

Anspannung und Druck oder Entspannung und Unbeschwertheit, für 

Freuden oder Befürchtungen.   
  

Dadurch wird entschieden, was wir gerne essen und was wir gar nicht 

mögen, was wir im Supermarkt oder im Internet einkaufen und was nicht, 

mit wem wir gerne zusammen sind und wem wir lieber aus dem Weg 

gehen.   
  

Und dies führt uns in die Welt der Assoziationen und Emotionen: wie wir 

reagieren, wie wir reden oder antworten, welche Wahl und welche Ent-

scheidung wir treffen...   
  

Durch die Wahrnehmungsprozesse, bzw. durch die Erfahrungen, ent-

stehen Erinnerungen. Was erfahren wurde wird gespeichert. Dies ist zu 

einem guten Teil sehr praktisch: Wenn wir einmal gelernt haben, wie man 

ein Fahrrad lenkt, wie man Ski fährt oder wie man ein Auto steuert, dann 

wissen wir es, dann können wir es. Wir brauchen es nicht jedes Mal wieder 

von Neuem zu lernen.  Wir wissen wie wir heißen, wie jemand anderes 

heißt, wer sie für uns sind und was sie uns bedeuten.   
  

So werden emotionale Assoziationen wie «Vorlieben und Abneigungen» in 

unseren Sinneserfahrungen und unseren Erinnerungen, bzw. unserem 

Datenspeicher, angelegt, welche unsere Wahrnehmung mitprägen ‒ und 

zwar von Moment zu Moment, den ganzen Tag hindurch.   



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

5 
 

Die Erinnerung, das heißt, was wir gespeichert haben und die momentane 

Erfahrung, das sind die Bausteine für den Aufbau «meiner» Welt.   
 

Während wir nun Objekten wie Leuten oder Dingen, Eigenschaften zu-

schreiben, werden wir zunehmend überzeugt sein, dass diese Eigenschaf-

ten diesen Leuten oder Dingen innewohnen. Wir wissen dann: Er ist 

wirklich nervig. Sie ist einfach eine mühsame Person. Dieses Essen ist 

köstlich. Dieser Film ist großartig.   
  

Wir sind also zunehmend überzeugt davon, dass dieses («nervig», «müh-

sam», «köstlich» oder «großartig») innewohnende Eigenschaften dieser 

Leute, dieser Dinge oder dieser Situationen sind. Wir glauben und fühlen 

(haben keine Zweifel), dass die Art und Weise in der wir unsere Welt 

erfahren, die Art und Weise ist, in der die Welt tatsächlich existiert, wie 

diese Person, dieses Ding tatsächlich ist. Wir sind überzeugt und stellen gar 

nicht in Frage, dass die Eigenschaften, die wir diesen Personen oder Dingen 

zuschreiben bzw. die wir in sie projizieren, ihnen (wie schon beschrieben) 

innewohnen.   
  

Wir begegnen jemandem, den wir von früher kennen und der uns damals 

unangenehm aufgefallen war. Unsere Wahrnehmung wird unmittelbar 

gefärbt sein von unseren alten Erinnerungen ‒ und die Begegnung wird, 

von unserer Seite her, wahrscheinlich eher kühl oder gar unfreundlich sein. 

Und meist ist dies dann nicht einfach «meine Reaktion», sondern die Person 

ist wirklich so! Kein Zweifel!  
  

Man könnte sagen: wir schreiben den Eigenschaften dieser Objekte (den 

Personen, Dingen und Situationen) Selbstexistenz zu, die sie ganz und gar 

nicht haben. Und wir gehen davon aus, dass dies für die ganze Welt zu-

trifft, ohne zu merken, dass dies nur unsere selbstgemachte Sicht der Welt 

ist.   
  



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

6 
 

C. S. Lewis hat also richtig gesehen, als er schrieb: 3  
 

“Was du siehst und was du hörst, hängt stark davon ab, wo du stehst.   

Es hängt auch davon ab, was für ein Mensch du bist.“  
  

Wahrnehmung ohne Achtsamkeit und Klarsicht (sati-sampajañña) schafft 

eine Welt aus Werturteilen: gut-schlecht, schön-hässlich, wertvoll-nutzlos, 

etc. die rein subjektiver Art und Herkunft sind.   
 

Jemand sieht ein Auto und für sie ist das eindeutig etwas, wodurch das 

Klima Schaden nimmt.  

Jemand anderes sieht dasselbe Auto und für ihn ist es Ausdruck sportlich-

eleganter Gestaltung.  Jemand betritt einen Raum mit Menschen und freut 

sich auf neue Bekanntschaften. Jemand anderes betritt denselben Raum und 

ist verunsichert durch die vielen Leute. Sehr verschiedene Erfah-

rungswelten!  
  

In unseren alten Erinnerungen und Konditionierungen zu leben, macht 

natürlich unser Leben einfacher ‒ oder nicht?  Wir brauchen dann nicht 

immer unsere Annahmen und Unterstellungen zu hinterfragen und neu 

einzuschätzen. Wir sind dann unreflektiert sicher: «Ich kenne dich.» «Ich 

weiß wie das ist.» Unser Geist ‘weiß’ bereits wie es ist und bleibt so gefan-

gen in seiner selbstgeschaffenen Enge.    
  

Genau so bringen wir ständig unsere Vergangenheit in die Gegenwart und 

wiederholen die Vergangenheit. Wir wiederholen unsere Reaktionsweise 

und die Art unserer Beziehung, jedes Mal, wenn wir eine Person oder eine 

Situation begegnen.   
  

Hier zwei Beispiele aus der Geschichte der Kunst, die aufzeigen, was diese 

innere Enge bewirken kann:  William Blake, den ich eingangs zitiert habe,  

 
3 C.S. Lewis, The Magician's Nephew.  

“What you see and what you hear depends a great deal on where you are 

standing. It also depends on what sort of person you are.”  

https://www.goodreads.com/work/quotes/1031537
https://www.goodreads.com/work/quotes/1031537
https://www.goodreads.com/work/quotes/1031537
https://www.goodreads.com/work/quotes/1031537


Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

7 
 

dessen Dichtungen zu den bedeutendsten Werken der englischen Lyrik 

zählen, wurde zeitlebens als nicht begreifbarer, geistig verwirrter Visionär 

betrachtet.4  Allen war damals klar: so etwas kann niemals als Literatur 

gelten.   

  

Vincent van Gogh, dessen Kunst heute für bis zu weit über 100 Millionen 

Dollar gehandelt wird, konnte seine Bilder zeitlebens kaum je verkaufen. 

Die Menschen waren zu fixiert auf das was sie kannten und was als gängig 

galt.   
  

Wenn unser Geist wertet und urteilt, greift er immer auf die schon gespei-

cherten Daten zurück. Und das tut er meist, ohne dass wir dies bewusst 

wahrnehmen. So bleiben wir immer wieder gefangen in dem was wir schon 

zu wissen glauben. Arthur Schoppenhauer schrieb dazu:5   
  

"Jeder Mensch hält die Grenzen seines eigenen Gesichtsfeldes für die 

Grenzen der Welt."  
  

Hier nochmals ähnliche Abläufe und Beispiele, zum besseren Verständnis:   
 

Sinneserfahrungen kommen wie gesagt immer zusammen mit Gefühlstö-

nungen (vedana). Was an Sinneserfahrung und Gefühlstönung erscheint, 

dazu entstehen Gedanken. In diesen Gedankengängen verweilen wir. Das, 

worin wir verweilen prägt und gestaltet unseren Geist und prägt und 

gestaltet schließlich unsere persönliche Welt.    
  

Diese Prozesse sind auch abhängig von unserer Laune, unserer Gemüts-

verfassung. Wenn wir mürrisch sind, resultiert das in negativen Wertur-

teilen. Das heißt, dass unsere Wahrnehmung auch geprägt wird von dem 

was in unserem Denken und Fühlen, in unserem sechsten Sinnesbereich, 

gerade passiert.  

 
4 https://de.wikipedia.org/wiki/William_Blake   
5 Arthur Schopenhauer , Studies in Pessimism: The Essays  

https://de.wikipedia.org/wiki/William_Blake
https://de.wikipedia.org/wiki/William_Blake
https://www.goodreads.com/work/quotes/2568404
https://www.goodreads.com/work/quotes/2568404


Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

8 
 

Ein Beispiel aus einem Schweige Retreat: Es kommen unbekannte Leute von 

außen ins Haus. Wir reagieren: «Was wollen die hier? Das ist ein Retreat! 

Wir sind im Schweigen hier! Wir üben uns in einer wichtigen Praxis!»  

Wir haben eine unangenehme Erfahrung. Daraus erfolgt eine aversive 

Reaktion. All das geschieht in ‘meiner’ Welt, ‘ist ‘meine’ Welt!  
  

Jemand anderes ist im gleichen Retreat. Es kommen unbekannte Leute von 

außen ins Haus. Wir finden: «Oh, nette Leute! Vermutlich kommen die zum 

Helfen in der Küche oder im Garten. Schön! Wie großzügig von ihnen!»  

Wir haben eine angenehme Erfahrung. Daraus entsteht eine freundliche 

Reaktion. Und damit eine ganz andere persönliche Welt. Im gleichen 

Retreat! Mit den gleichen Leuten die reinkommen!   
  

Es ist hochinteressant zu beobachten, wie überzeugend diese Erfahrungen 

sind. Vorausgesetzt wir wollen es überhaupt wissen. Das bedeutet, dass 

unsere Wahrnehmung der Welt, der Menschen, der Dinge, der Situationen, 

meist weit weg ist, von der eigentlichen Wirklichkeit, weil wir unsere alten 

Erinnerungen und unsere Konditionierungen zu jeder neuen Erfahrung 

und Situation mitbringen.  

Wir sind gefangen in unserer persönlichen Welt und ihren Werturteilen 

und merken es meist nicht einmal.   

Daher die Frage im Vortragstitel: «Wie ‘wahr’ ist unsere Wahrnehmung?»   
  

Wenn wir nun aber beginnen, diesen Prozess zu sehen und zu verstehen, 

beginnen wir auch, unsere Ansichten zu hinterfragen und erkennen, dass 

unsere Werte und Beurteilungen nicht einfach den Tatsachen und der 

Wirklichkeit entsprechen.   
  

Statt an unseren Ansichten und Meinungen anzuhaften, welche in unseren 

Erinnerungen bzw. unserem Datenspeicher und den Werturteilen unserer 

Wahrnehmung wurzeln, müssen wir erkennen, wie folgenschwer wir 

gefangen sind in der Überzeugung, dass unsere Wahrnehmung der Dinge 

und der Welt, der Wirklichkeit entspricht.   



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

9 
 

Wir sehen auch, wie diese Prozesse der Täuschung überall in der Welt am 

Werk sind: Sei es in religiösen Konflikten, sei es in der Politik, sei es in den 

sozialen Medien oder sei es in unseren persönlichen Überzeugungen und 

Ansichten.   
  

Der Buddha war genial im Erkennen und Aufzeigen dieser Prozesse und 

Muster, die bewirken, dass wir uns endlos im Kreis bewegen (eben im 

Kreislauf von Samsara, dem Kreislauf des Leidens) und er hat aufgezeigt, 

was es braucht, um aus dem Kreislauf auszutreten.   
  

Damit wir uns aus dieser Leiden-schaffenden Verblendung befreien kön-

nen, müssen wir unbedingt Gewahrsein, Interesse und Erforschergeist in 

all diese Prozesse bringen!  

Natürlich wird das diese Prozesse nicht sogleich verändern, aber wir 

können uns darin üben uns zu erinnern, dass sie nicht der eigentlichen 

Wirklichkeit entsprechen, sondern dass eben unsere persönlichen Kondi-

tionierung entscheidend in die Situation hineinspielt.   
  

Wir treffen einen alten Bekannten – und weil wir uns jetzt der Bewegun-

gen unseres Geistes gewahr sind, merken wir, dass sogleich eine mentale 

und emotionale Vorstellung auftaucht, die den Mann mit ‘alten Augen’ 

sieht. Das heißt, unser Geist glaubt bereits zu wissen, wie der Mann ist – 

wie er wahrscheinlich denkt, spricht und handelt.   
  

Die Herausforderung besteht darin, die Welt mit ‘neuen Augen’ zu sehen:  
 

Wir müssen die alte Vorstellung, die aus Erinnerungen stammt, erkennen 

und sie beiseitelegen, um innerlich Raum für frische Erfahrungen zu 

schaffen, so dass wir die Person zunehmend so wahrnehmen wie sie wirk-

lich ist. Dazu brauchen wir achtsames Gewahrsein, Offenheit und Interes-

se sowie wohlwollende Gelassenheit.   
  

Diese Haltung können wir gegenüber allen Menschen, aber auch gegen-

über Situationen kultivieren. Auch können wir lernen, uns selbst neu zu 

begegnen. Vielleicht erkennen wir Gedanken wie: «Ich bin so und so eine 



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

10 
 

Person. Und ich war immer schon so.» Oder: «Ich kann das nicht, und ich 

werde es nie können ‒ und darum werde ich auch nicht versuchen, es zu 

lernen». ...  
 

Wenn vielleicht auch nicht so krass, sind wir oft so fixiert in Bezug auf 

unsere Möglichkeiten und Fähigkeiten, dass wir uns selbst enorm ein-

schränken. Dies, ganz im Gegensatz zu Sophie Hungers Aussage:   
 

«Ich bin in der Lage, mich so zu überschätzen, dass ich die Kraft habe, Dinge 

zu tun, die ich eigentlich nicht kann.»  
  

In dem Masse wie uns es uns gelingt, die Dinge neu zu sehen, erfahren wir 

vielleicht etwas von dem, was William Blake6 meinte als er seine berühmten 

Zeilen schrieb:   
  

«Würden die Pforten unserer Wahrnehmung gereinigt, erschiene dem 

Menschen alles so wie es ist: unendlich.  Aber der Mensch hat sich selbst so 

eingeschlossen, dass er alles nur durch die engen Risse seiner Höhle sieht.»  
  

Natürlich ist «unendlich» metaphorisch zu verstehen. Aber in unserem 

Verständnis bedeutet es, allmählich weniger durch die Verblendung 

eingeengt zu werden.   

Solange wir aber mit emotionalen Erinnerungen, Assoziationen und 

Geschichten verflochten sind, werden die Welt und die Menschen uns als 

fixiert und in begrenzter, spezifischer Weise erscheinen ‒ alles andere als 

unendlich. Ajahn Sucitto 7 rät uns daher:   

 
6 William Blake, The Marriage of Heaven and Hell. William Blake, * 28. 10. 1757 

in London; † 12. 8. 1827 ebenda, war ein innovativer englischer Dichter, Natur-

mystiker und Maler.   
 

7 Ajahn Sucitto, Dhamma Tracks, 20. Oct. 2023: Befreiung beginnt damit, dass du 

dich aus dem zurückziehst, in das du involviert bist, um dir über deine Wahr-
nehmungen und Absichten im Klaren zu sein. Wenn du deine Einstellungen, 
Gedanken und Neigungen aus einer leidenschaftslosen Perspektive beobachtest, 
kannst du den Geist auf eine Weise führen, die zu glänzenden Ergebnissen führt.  



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

11 
 

 «Befreiung beginnt damit, dass du dich aus dem zurückziehst, in das du 

involviert bist, um dir über deine Wahrnehmungen und Absichten im Klaren 

zu sein. Wenn du deine Einstellungen, Gedanken und Neigungen aus einer 

besonnenen, gelassenen Perspektive beobachtest, kannst du den Geist auf 

eine Weise führen, die zu relevanten, brillanten Ergebnissen führt.»    
 

Eine der Funktionen von Achtsamkeit und Erkenntnis ist es, die Verbin-

dung zwischen dem Wahrnehmungsprozess und unseren gewohnten 

emotionalen Geschichten und Erinnerungen zu durchtrennen. Und dieses 

Durchtrennen ermöglicht uns, die Dinge neu zu sehen und eine Welt zu 

betreten die grenzenlos ist. Es ermöglicht das Beenden der Reaktivität und 

erlaubt uns, das zu verwirklichen, wozu wir die Fähigkeit haben, nämlich 

aufblühende, kreative, weise Menschen zu sein, die zunehmend weniger 

eingeschränkt sind durch ihre eigenen Kleshas.   
  

Dies ist also ein Weg zum Erkennen, wie wir uns ‘nicht-wiklichkeitsgemäß’ 

verhalten ‒ und wie wir uns aus dieser Täuschung befreien können. Wir 

untersuchen die Vorgänge unserer Psyche und unseres Geistes, mit der 

Absicht zu erkennen, wo und wie wir uns Leiden schaffen und wie wir dies 

sein lassen können. Man spricht hier von den relativen oder konventio-

nellen Aspekten unseres Seins.   
  

Aber sogar, wenn wir die Wirklichkeit quasi ‘wirklichkeitsgemäß’ wahr-

nehmen, unterliegen wir immer noch der Täuschung: Wir nehmen das, was 

leer ist von Selbstexistenz als unabhängig existierend, als stabil und somit 

als ergreifbar und anhaftbar wahr. Das heißt: «noch ist unsere Wahr-

nehmung nicht wahr».  

Zum Glück gibt es direktere, allerdings auch anspruchsvollere Vorgehens-

weisen, die uns unmittelbarer, ohne Umwege, vom Gefangensein in 

unseren Wahrnehmungs-Prozessen befreien können.   

  



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

12 
 

Ernsthafte Dharma-Praktizierende erkennen zunehmend deutlicher, dass 

das, was uns letztlich bindet und gefangen hält, das Anhaften und Ergrei-

fen an allen Erfahrungen ‒ den guten und den schlechten ‒ ist.   

Es ist nicht nur das Anhaften an Menschen und Dingen, die wir lieben, die 

wir als angenehm und wünschenswert erfahren, sondern es ist Ergreifen 

und Anhaften schlechthin. Es ist das Ergreifen und Anhaften an Erfahrung 

per se.  

Weil wir mit den Erfahrungen der konventionellen, relativen Wirklichkeit 

so identifiziert sind und sie für absolut wirklich halten, wird unser Geist 

zwangsläufig ergreifen und anhaften.   
  

Um diesen Sachverhalt tiefer zu erkennen und zu verstehen, müssen wir 

nicht die Funktionsweisen von Psyche und Geist, von Emotionen und 

Gedanken (also die konventionelle Wirklichkeit) erforschen, sondern das 

eigentliche Wesen (oder die Natur) von Erfahrung. Und zwar egal von 

welcher Art Erfahrung: heilsam oder unheilsam, angenehm oder unange-

nehm, denn ihr eigentliches Wesen, ihre Natur, ist immer dieselbe.   
  

Hier betrachten wir also die letztendlichen Aspekte von Erfahrung. Und, 

wenn wir die fadenscheinige, durchsichtige, fragile Natur jeglicher Erfah-

rung tiefer sehen und erkennen, kapiert der Geist, dass er keine einzige der 

Milliarden von Erfahrungen festhalten kann – und greift nicht mehr zu.   
  

Ein wesentlicher Aspekt der Dharma-Praxis ist die Kontemplation des 

steten Wandels und der Vergänglichkeit. Sie führt zur Erkenntnis der 

Tatsache, dass wir nichts festhalten können und hilft, leichter mit schwie-

rigen Situationen und schwierigen Emotionen umzugehen und selbstge-

machtes Leiden zu mindern.  

In den höheren Erkenntnis-Stufen der klassischen Vipassana-Meditation 

wird die Tatsache, dass sich Erfahrung in jedem Sekundenbruchteil ver-

ändert so eindrücklich sichtbar, dass der Geist letztlich kein Objekt mehr 

ergreift und dadurch tiefe Freiheit erfährt. Eine Freiheit die gänzlich 

unabhängig ist von Erfahrungen jeglicher Art.   



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

13 
 

  

Zu dieser Freiheit führen auch andere buddhistische Praxis-Zugänge, wie 

jene der Thai Waldklostertradition, Mahamudra und Dzogchen aus der 

tibetischen Tradition sowie manche Methoden der Zen- oder Ch’an-

Traditionen.   
  

Da diese Freiheit für die Meisten (egal mittels welcher Praxis) tatsächlich 

schwer zu erreichen ist, ist es sinnvoll, im Alltag sowohl wie in der Medi-

tation, über das Wesen, bzw. die Natur aller Dinge zu reflektieren.  
 

Wir müssen bei jeder schwierigen oder erfreulichen Erfahrung, bei jedem 

Ereignis zurückreflektieren: Wie real kann diese Realität sein, wenn sie nun 

so komplett verschwunden ist?  Wie real kann eine Geburtstagsfeier sein, 

wenn sie spätestens um Mitternacht vollständig und für immer 

verschwunden ist?   
  

Wir sollten uns auch immer und immer wieder während der Erfahrung, 

besonders bei speziellen Ereignissen, klar machen, dass sie vollständig 

verschwunden sein werden. Und dies eigentlich sogar jeden Moment, nicht 

erst am Schluss des Ereignisses.  

Wie real kann dieser Dharmapraxis-Abend sein, wenn er doch in ein, zwei 

Stunden absolut, völlig vorbei sein wird?   

Das sind nicht nur rhetorische Fragen, sondern wirklich Sachverhalte die 

wir immer wieder kontemplieren müssen.   
  

Es ist auch wichtig, das Wesen von Erfahrung im Innern zu betrachten ‒ in 

den eigenen Geist zu schauen und zu sehen, dass eigentlich gar nichts Fes-

tes gefunden werden kann. Dabei müssen wir vermeiden, die Erfahrungen 

des Moments zu ergreifen oder uns gar in Inhalten oder Geschichten zu 

verlieren.   
 

Hier helfen offensichtlich Sammlung und Stetigkeit. Allerdings sollten wir 

auch nicht jahrein jahraus warten, bis unser Geist endlich stabil genug ist. 

Dass keine einzige Erfahrung ergreifbar oder festhaltbar ist können wir 

nämlich auch in kurzen Momenten sehen. Aber wir müssen hinschauen! 



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

14 
 

Uns dafür interessieren. Immer und immer wieder. Millionen Male hin-

schauen . . .   
  

Wenn im Diamant Sutra gesagt wird, das Leben sei wie ein Wetterleuchten 

in einer Sommerwolke, wie ein Tautropfen an einem Sommermorgen, wie 

eine Fatamorgana oder wie ein Traum, dann sind das mehr als poetische 

Bilder. Es sind Beschreibungen unserer Wirklichkeit! Nicht nur im Sinne 

der Vergänglichkeit, sondern auch und vor allem im Sinne der Nicht-

Fassbarkeit.    
  

Das Leben ist wie die Erfahrung im Film. Sie spiegelt uns Realitäten vor, die 

uns zum Lachen oder zum Weinen bringen. Aber wir sind so fasziniert von 

der Handlung, dass wir gar nicht merken – und meist auch gar nicht 

merken wollen, dass alles nur Vorspiegelung ist.  

So bleiben wir ewig die Gefangenen der Geschichten und Dramen, die 

unsere Sinneswahrnehmungen und unser Geist von frühmorgens bis 

spätabends produzieren und uns als absolute Realität verkaufen.    
  

Versucht (wirklich!) einmal oder öfters einen Film, ein Video oder die News 

im Fernsehen, Kino oder auf dem Handy so zu betrachten, dass ihr euch 

immer des Randes des Geräts oder der Leinwand bewusst bleibt – und 

damit kontinuierlich merkt, dass es sich beim Film nur um Farben, Formen, 

Klänge und Sprache handelt.  

Geht das? Wie lange gelingt es uns? Oder verfangen wir uns schon bald im 

Inhalt oder beginnen wir uns zu langweilen? Sind wir überhaupt gewillt, es 

zu versuchen? Können wir dasselbe im gewöhnlichen Alltag auch üben?   
  

Wichtig zu verstehen hier: Alles sind Methoden und Zugänge, um den 

Geist dazu zu bringen, keine Erfahrungen mehr zu ergreifen. Hier spielt es 

keine Rolle, ob gerade heilsame oder unheilsame Erfahrungen da sind. 

Denn nichts davon wird noch ergriffen.  



Wie wahr ist unsere Wahrnehmung?      

  

15 
 

Dies ist die Praxis der letztendlichen oder ultimativen Wirklichkeit. Sie 

führt zu der Freiheit, die der Buddha «die unerschütterliche Befreiung des 

Herzens»8 genannt hat.    
   

Am sinnvollsten und wirkungsvollsten ist es in beiden Aspekten der Wirk-

lichkeit unseres Seins zu praktizieren:   
 

Wir verstehen die Funktionsweise des Geistes und lernen, sie wiklichkeits-

gemäß und heilsam zu gestalten und wir erkennen die leere, nicht-ergreif-

bare Natur aller Dinge und Erfahrungen, wodurch Befreiung entsteht.   

  

  

  

 

 

  

  

 
8 Buddha, Majjhima Nikaya 29, 7.  



Fred von Allmen 

16 

Aditthana & Pranidhana 

Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 
 

 

Paramitas 

Zwei sehr interessante Praxis-Aspekte, die eher selten gelehrt werden sind 

die beiden Paramitas Aditthana und Pranidhana, ‘Entschlusskraft‘ und 

‘Vision oder Wunschgebet‘. Beide Eigenschaften können nicht eindeutig in 

einem Begriff beschrieben werden. Paramitas sind heilsame Herzens- und 

Geistesqualitäten, die wir durch unsere Praxis vervollkommnen können, 

wie zum Beispiel Großzügigkeit (dana-paramita), Ethik (sila-paramita), 

Geduld (khanti-paramita und Bemühen (viriya-paramita)1. 
 

In der Theravada-Tradition wird Adhitthana als Paramita aufgelistet. In 

den Mahayana-Traditionen wird an diese Stelle Pranidhana gesetzt. Die 

zwei sind nah verwandt, wenn auch nicht identisch. Der Unterschied 

zwischen den beiden Kräften ist nicht so wesentlich, was sie bewirken aber 

schon.  

Bei Adhitthana handelt es sich um einen Aspekt der spirituellen Praxis, der 

von manchen Meditierenden oft unterschätzt, meist sogar übersehen wird.  
 

Pranidhana andererseits ist eine Art ‘Vision‘ im Sinne von Leitbild oder 

Zukunftsentwurf sowie Klarheit in Bezug auf die Richtung in der wir uns 

in unserer Praxis bewegen.  
 

Adhitthana ist die Ausrichtung auf die Werte und Ziele unserer Praxis, aber 

auch die Entschlusskraft auf diesem Weg vorwärts zu gehen. 
 

 

 
1 Weitere Paramitas sind Ethisches Verhalten (sila), Güte (metta), Meditation, 

Sammlung (dhyana), Abkehr (nekkhamma), Wahrhaftigkeit (sacca), Geschickte 

Mittel (upaya), Kräfte (bala), Gelassenheit (upekkha), Befreiende Weisheit (pañña), 

Erkenntnis, reines Gewahrsein (ñana, jñana). 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

17 
 

Beides sind also Paramitas, Vervollkommnung, nicht so sehr im Sinne von 

etwas, das wir ‘perfektionieren‘ müssen in uns, sondern mehr im Sinne 

einer innewohnenden Qualität, die wir wiederentdecken und stärken 

können. 
 

Es heißt, der Buddha habe jede dieser Paramitas1 während hunderten von 

Leben geübt. Was das übersetzt für uns bedeuten könnte ist dies: Es han-

delt sich um zeitlose Eigenschaften, um Aspekte unserer innewohnenden 

Buddhanatur, eben diese Qualitäten von Entschlusskraft und Ausrichtung.  

 

Adhitthana – Entschlusskraft 
 

Adhitthana, die Qualität von Entschlusskraft und auch von Hingabe kann 

umschrieben werden als: ‘Die Fähigkeit des Herzens, eine eingeschlagene 

Richtung durchzuziehen, die Werte, die uns teuer und wichtig sind, 

hochzuhalten und unseren tiefsten Absichten und Zielen treu zu bleiben.‘  
 

Mein tibetischer Lehrer Geshe Rabten verbrachte viele Jahre mit Studium 

und Praxis in einem großen Kloster, in der Nähe von Lhasa in Tibet. Er hatte 

einen wunderbaren Lehrer und hochgeschätzten Guru, dessen Belehrun-

gen und Segen ihm außerordentlich großen Nutzen gebracht hatten.  

Nach Jahren, verließ dieser Lehrer das Kloster, um in seine Heimat-Region 

im fernen Ost-Tibet zurückzukehren und sich dort um sein Volk und seine 

Leute zu kümmern und sie im Dharma zu unterrichten.  
 

Für Geshe Rabten wurde bald klar, dass er seinem Lehrer unbedingt 

dorthin folgen wollte. Aber wie hinkommen? Er katte kein Geld, keine 

Unterstützung und kaum rechte Schuhe für diesen dreimonatige Fuß-

marsch! Trotzdem entschied er sich, zusammen mit einem Freund, die 

Reise zu wagen.  
 

Zu Fuß wanderten sie durch die unendlich weite, leere Wildnis von Tibet, 

durch Hitze und Kälte, unterwegs um Essen bettelnd, von grimmig 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

18 
 

scharfen Kloster-Hunden und von Tigern bedroht, bis sie schließlich nach 

Monaten im Kloster des Lehrers ankamen. 
 

Geshe Rabten hatte ein – und nur ein – Ziel im Leben: Sich auf beste Art 

und Weise im Dharma zu üben, um für viele von größtmöglichem Nutzen 

sein zu können. Dafür war er bereit, alle Schwierigkeiten auf sich zu 

nehmen. Genau dies ist die Kraft von Adhitthana, von Entschlusskraft und 

Hingabe.2 
 

Es gibt einen anderen außergewöhnlichen Lehrer, den kennenzulernen ich 

das Glück hatte, als ich während einigen Jahren im IMS in Massachusetts3 

praktizierte. Sein Name war Taungpulu Sayadaw – ein Meister aus Burma, 

ein inspirierender, alter Mönch. Er war der zutiefst stillste Mensch, den ich 

je angetroffen habe. Alleine seine Hände zu beobachten, die Art wie sie 

ruhten, vermittelten ein Gefühl von tiefem Frieden.  

Bereits in jungen Jahren hatte er die asketischen Gelübde der Waldmönche 

auf sich genommen. Entschlossen, wach zu sein – und zu erwachen – 

entschied er sich, sich nie hinzulegen. Er ging, stand oder saß. Aber er legte 

sich nie wieder hin – während Jahrzehnten4.  

Das braucht Entschlusskraft und Hingabe an die Praxis des Erwachens! Es 

ist die Kraft der Ausrichtung und des Entschlusses.  

Dies sind eindrückliche Begebenheiten. Wir könnten sagen: ‘Sie geschahen 

damals, vor Jahrzehnten irgendwo in Asien‘. Tatsächlich sind sie aber 

genau so relevant für uns heute. 
 

Adhitthana bedeutet, dass wir unsere ganze Energie in das legen, was wir 

zutiefst wertschätzen im Leben. 
 

2 Sein Leben wird in Geshe Rabten, Mönch aus Tibet, Edition Rabten und in Fred 

von Allmens Buddhas tausend Gesichter, Edition Steinrich, beschrieben.  
 

3 IMS, Insight Meditation Society, Barre MA, USA, www.dharma.org  
 

4 Es handelt sich dabei um eine der 13 asketischen Dhutanga-Regeln, welche 

Mönche zusätzlich befolgen können. 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

19 
 

Das heißt, wir bringen Hingabe in unsere spirituelle Praxis oder in unsere 

Arbeit, ins Sorgen um unsere Familie, unsere Kinder. Eine Hingabe, die 

nicht mit Anhaftung verwechselt werden sollte. 
 

In mancher Hinsicht ist es genau das, was wir im Retreat tun. Wir sind zum 

Beispiel beim Körper und die Aufmerksamkeit wandert fort. Wir bringen 

sie zurück, sie läuft wieder davon, vielleicht hunderte, tausende von Malen 

und trotzdem geben wir nicht auf. Wir ‘stehen immer wieder auf‘ und 

versuchen es von Neuem. Wie der berühmte amerikanische American 

Football-Star Vince Lombardi sagte:  
 

“Worauf es ankommt ist nicht, ob du hinfällst. 

Worauf es ankommt ist, dass du wieder aufstehst.“ 
 

Immer und immer wieder kommen wir achtsam zurück zum Moment; zur 

Bewegung des Körpers, zum Fuß, der die Erde berührt, zur Hand, die den 

Löffel oder die Tasse hält, zu den Reaktionen des Geistes, zum Geräusch 

des Hustens oder zum Klang des Gongs.  

Meditation, Retreat, verlangen viel Entschlusskraft und Hingabe, um 

dranzubleiben, trotz des Aufs und Abs der Energie und dem Wechselbad 

der Gefühle, welche sich von Freude bis zu Langeweile, von Einsamkeit 

und Gottverlassenheit bis zu Gefühlen tiefer Verbundenheit wandeln 

können. 
 

Es ist unsere Ausrichtung und Hingabe, welche diesem Prozess großen 

Wert verleiht. Wir entschließen uns immer wieder von Neuem dazu, jeden 

Tag, jeden Moment hier zu sein, hier zu sitzen, hier zu gehen, hier zu stehen, 

inmitten alledem was kommt und geht, selbst dann, wenn es sinn- und 

hoffnungslos erscheint. Der christliche Mönch Thomas Merton schrieb:  
 

“ Gebet und Liebe werden zu jener Stunde gelernt, 

in der das Gebet unmöglich und das Herz zu Stein geworden ist.“ 
 

Entschlusskraft und Hingabe bedeuten aber nicht, dass wir zu kämpfen 

und uns abzumühen beginnen. Meditation ist nicht ein Kampf darum, 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

20 
 

irgendwo hinzukommen, um die Dinge anders zu machen, als sie sind. 

Vielmehr ist es ein ständiger Entschluss, wirklich mit dem zu sein was ist. 

Kontakt damit aufnehmen, es sich fühlen zu lassen, es klar zu sehen, immer 

und immer wieder – gerade jetzt. 
 

Ein etwas weniger spektakulärer, aber auch wichtige Aspekte der Praxis hat 

ebenfalls mit Adhitthana zu tun. Es ist der Entschluss, sich an bestimmte 

ethische Verhaltensrichtlinien zu halten:  

- Ich bin entschlossen, nicht zu töten oder zu verletzen 

- Ich bin entschlossen, nicht zu nehmen, was mir nicht gehört 

- Ich bin entschlossen, nicht zu lügen, ehrlich zu sein 

- Ich bin entschlossen, kein Leid durch sexuelles Missverhalten zu  

  verursachen 
 

- Ich bin entschlossen, Missbrauch von Drogen und Alkohol zu vermeiden 
 

Wenn wir uns auf solche Art entschließen, ist das anders, als wenn wir 

denken: “Ja, okay, ich werde mir Mühe geben… wenn’s irgendwie geht….“  
 

Die Entschlusskraft setzt klare Grenzen für unser Tun, in Bereichen in 

denen sonst vielleicht unheilsame, leidschaffende Gewohnheiten über-

handnehmen könnten. Wir sind beschützt vor uns selbst und machen uns 

vertrauenswürdig für andere. 

Dies ist auch hilfreich, wenn es darum geht, zu beschließen, im Alltag 

regelmäßig zu meditieren oder während den nächsten vier Wochen Metta, 

Karuna oder Mudita zu praktizieren. 

Mit einem klaren Beschluss tun wir es sodann nicht nur für zwei oder drei 

Wochen, sondern eben für vier. Oder vielleicht beschließen wir, während 

den nächsten zwei Monaten immer zu geben, wenn wir um etwas gebeten 

werden – und tun dies dann auch. 
 

Auch in Bezug auf rechtes Bemühen in unserer Praxis, sei es in der Medi-

tation, im Retreat oder im Alltag, ist Adhitthana, Entschlusskraft, von 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

21 
 

großer Bedeutung. Hier ein Text über Valmiki, aus einer Legende der 

Hindus über den Schöpfer des Ramayanas 5, der in alten Zeiten gelebt 

haben soll. Es ist ein archetypischer Ausdruck von enthusiastischem 

Bemühen, Ausdauer und Entschlusskraft:  
 

“ Als junger Mann durchsuchte Valmiki die Welt nach echter, offener 

Freundschaft, nach Glück und nach Hoffnung. Als er nichts davon fand, 

zog er alleine in den tiefsten Wald, wo kein Mensch lebte, an eine Stelle wo 

der Tamassa-Fluss in den Ganges fließt. Dort saß er in der Meditation 

während Jahren, ohne sich zu regen, so still, dass weiße Ameisen einen 

Hügel über ihn bauten. Dort saß Valmiki im Ameisenhügel – während 

tausenden von Jahren ohne sich zu rühren – und blickte einzig mit seinen 

Augen hinaus und versuchte die Wahrheit zu finden, seine Hände gefaltet, 

seinen Geist versunken in Kontemplation.“ 
 

Eindrücklich? Das ist Entschlusskraft! Wir denken fünfzig Minuten still da 

zu sitzen sei lang.  

Im Zusammenhang mit der Praxis von ruhevollem Verweilen und 

Sammlung (samatha) kann Adhitthana angewendet werden, um gewisse 

Geistesfaktoren oder Versenkungszustände aufzurufen. 

Es geht vor allem um die sog. Versenkungsfaktoren 6, Eigenschaften des 

Geistes, die Teil tiefer Sammlung und Versenkung sind. Man übt sich darin, 

den jeweiligen Geistesfaktor aufzurufen:  

“Möge freudiges Interesse (piti) entstehen“ oder “Möge Eins 

Gerichtetheit (ekaggata) entstehen“ oder “Möge tiefe Ruhe (passaddhi) 

entstehen.“ 

 
5 Das Ramayana ist nach dem Mahabharata das zweite indische Nationalepos. Als 

Autor der ältesten und bekanntesten Version ist Valmiki verbürgt - zwischen dem 

4. Jahrh. v.Chr. und dem 2. Jahrh. n.Chr.  
6 Jhanangas: Angewandte Aufmerksamkeit (vitakka), Anhaltende Aufmerk-

samkeit (vicara), Faszination, Entzücken, Freude (piti), Glückseligkeit (sukha), 

Einsgerichtetheit (ekaggata).  



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

22 
 

Wenn wir diese Faktoren und Zustände genügend geübt haben, treten sie 

ein, wenn sie aufgerufen werden. 
 

Die gleiche Methode kann angewandt werden, um Versenkungsstufen zu 

erreichen. “Möge die erste Jhana auftreten.“ Ganz offensichtlich müssen wir 

jeweils an einem Punkt sein, wo der Aufruf, die Absicht, realistisch ist. 

Sonst ist es nur Wunschdenken.  

 

Pranidhana – Vision und Wunschgebet 
 

Zuflucht nehmen in Buddha, Dharma und Sangha, wenn richtig ver-

standen, ist nicht ein religiöses Glaubensbekenntnis, sondern eine Klärung 

von Richtung und Ziel in unserem Leben.  
 

- Wir richten uns auf Buddha d.h. auf Erwachen, Weisheit und Mitgefühl  

   aus. 
 

- Wir nehmen Dharma als unsere Zuflucht: die Wirklichkeit, hier und jetzt,  

  so wie sie tatsächlich ist und die Praxis der Erkenntnis und der Güte. 
 

- Wir lassen uns von verwirklichten Menschen aus Vergangenheit und  

  Gegenwart inspirieren: Zuflucht in Sangha. 
 

Wir entschließen uns dazu, diese Werte und Qualitäten anzustreben, anstatt 

in Täuschung, Verlangen und Abneigung zu verharren. Wir entschließen 

uns für eine positive, inspirierende Vision des Lebens! Deshalb machen wir 

Zufluchtnahme zu unserer Praxis und setzen uns mit der Frage ausein-

ander, was es ist, das im Leben vertrauenswürdig und erstrebenswert ist, 

um sich dann darauf auszurichten. Das ist eine Form von Pranidhana. 
 

In der tibetischen Tradition spricht man von drei wichtigen Teilen der 

spirituellen Praxis. Wenn wir uns in allen drei Teilen üben, ist die Praxis 

komplett. Wenn auch nur ein Teil davon fehlt, ist sie unvollständig. 

Es handelt sich erstens um die altruistische Motivation, zum Wohle aller zu 

praktizieren und zu leben. Das ist das Gute am Anfang. Das Zweite ist die 

Meditation oder die Praxis in der wir uns den Tag hindurch üben. Das ist 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

23 
 

das Gute in der Mitte. Drittens geht es um die Widmung am Schluss der 

Meditationsperiode und am Ende eines jeden Tages.  

Wir widmen alle guten Verdienste, alle heilsamen Handlungen und 

positiven Energien die wir erschaffen haben, dem vollständigen Erwachen 

zum Wohle aller Lebewesen. Das ist das Gute am Schluss. 
 

Wenn wir zum Beispiel am Anfang des Tages, der Meditationssitzung oder 

einer Unternehmung die Motivation des großen Mitgefühls von Bodhicitta 

erzeugen, ist diese Praxis eine Form von Pranidhana. 
 

Das Gute am Anfang, d. h. die Motivation von Bodhicitta zu erzeugen, 

bedeutet, dass wir uns immer wieder dafür entscheiden, nicht nur zu 

praktizieren, weil es uns selber guttut, sondern es zum Wohlergehen aller 

zu tun. Es ist der Entschluss, bis zum vollständigen Erwachen zu praktizie- 

ren, um für möglichst viele von möglichst großem Nutzen zu sein, egal wie 

lange es dazu braucht. Eine fantastische Vision unserer Praxis.  
 

Eine solche Vision schafft auch eine starke, ja machtvolle Grundlage für 

Stetigkeit und Ausdauer.Es geht hier um ein Lebenswerk. Vielleicht ja sogar 

um das Werk unzähliger Leben.  

Pranidhana gibt uns die weite Perspektive und den langen Atem. Einen 

Vers von Shantideva der genau das ausdrückt, hat der Dalai Lama als den 

bedeutungsvollsten in seinem Leben auserkoren:  
 

“ So lange das All dauert, 

So lange wie die Welt existiert, 

Möge ich hier bleiben und helfen 

Das Leid aller Wesen zu lindern und zu beenden.“ 
 

Eine gewaltige Perspektive. Wir können Bodhicitta zu unserer Motivation 

und Praxis machen. Jeden Morgen, jeden Tag, zu Beginn jeder Meditation. 
 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

24 
 

Auch die Widmung am Ende ist bedeutsam. Wir rechnen nicht zusammen, 

wieviel wir diesmal durchs Praktizieren für uns selbst erreicht haben, 

sondern schenken gleich alles Heilsame weiter. 
 

Hier ein traditioneller, etwas materialistische Vergleich. Wenn wir heil-

sames Karma schaffen, brauchen wir dieses normalerweise auch wieder auf 

– nämlich als angenehme Erfahrungen in diesem Leben oder als 

Wiedergeburt in glückvollen Bereichen, wie beim Geld, das wir auf die 

Bank bringen, um uns später etwas Schönes damit zu kaufen.  
 

Im Gegensatz dazu bedeutet die Widmung, dass wir das gute Karma, die 

geschaffenen positiven Energien, mit einer Etikette versehen: “Nicht zum 

sofortigen Gebrauch bestimmt! Darf nur zum Zweck des vollständigen 

Erwachens verwendet werden!“  

Dies damit alle etwas davon haben, nicht nur wir selbst. Wir eröffnen ein 

unpersönliches Bankkonto oder einen gemeinnützigen Verein. Wir bezah-

len unsere ‘Verdienste‘ in eine Stiftung ein. So können diese nur für den 

festgelegten, gemeinnützigen Stiftungszweck verwendet werden.  
 

Es sind die Stärke und die Klarheit von beiden, Adhitthana und Prani-

dhana, welche diesem Entscheid, dieser ‘Verfügung‘ Macht verleihen. 
 

Wir bringen ein visionäres, fast prophetisches Element in unsere Praxis 

‘Möge es so sein!‘. Wie vor drei Äonen, als der Buddha, damals unter dem 

Namen Sumedha, in einem seiner früheren Leben dem Buddha-

Dipamkara7 begegnet sein soll. Er war zu jener Zeit ein verwirklichter Asket 

und Yogi und hatte unter Dipamkara schon die Bodhisattva-Gelübde 

genommen: ‘Möge ich Buddha werden, zum Wohle aller Lebewesen!‘ Das 

ist beides, Entschluss und auch Vision und Wunschgebet.  
 

7 Dīpaṃkara war gemäß der buddhistischen Überlieferung ein Buddha, der, wie 

beispielsweise auch die Buddhas Kashyapa und Kanakamuni, vor dem Erschei-

nen des vierten Buddhas dieses Äons, Shakyamuni, dem Buddha unseres Zeit-

alters, als vorzeitiger Buddha gewirkt hat. Die Lebenszeit des Dīpaṃkara lässt sich 

https://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Kassapa_(Buddha)&action=edit&redlink=1


Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

25 
 

ungefähr auf das 3./4. Jahrtausend v. Chr. vermuten und soll 1000 Jahre gedauert 

haben.  
 

Es heißt, dass Sumedha bei seiner Begegnung mit Dipamkara-Buddha, 

durch dessen Erscheinung und Würde so tief beeindruckt war, dass er sich 

an einer schlammigen Stelle auf den Weg legte, damit der Dipankara- 

Buddha den Fuß auf ihn setzen konnte und seine Füße nicht beschmutzen 

musste. Aber Dipankara-Buddha hielt inne und sprach:  

“Dass niemand seinen Fuß auf diesen Mann setze! Er wird im nächsten 

glücklichen Zeitalter, in soundso vielen Jahrtausenden als Buddha mit 

Namen Shakyamuni8 die vollständige Erleuchtung erlangen und für 

zahllose Lebewesen während Jahrtausenden von unschätzbarem Nutzen 

sein.“  
 

Genauso war es dann auch. Die visionäre und prophetische Kraft von 

Pranidhana, mit klarer Absicht und Entschlossenheit, hat eine große Kraft. 

Wir können dieses Vorgehen zu einem Teil unserer Praxis machen. 
 

Das Prinzip des Wunschgebets ist überall anwendbar, zum Beispiel als 

Aufruf: “Möge dieses Meditationszentrum erblühen und mögen unzählige 

Menschen hier Weisheit und innere Freiheit finden!“  

Und dann unternehmen wir alles Notwendige, um dieses Wunschgebet 

Wirklichkeit werden zu lassen. 
 

In manchen Traditionen werden die sogenannten vier unbegrenzten 

Wünsche zu verschiedensten Anlässen rezitiert. Es sind die guten 

Wünsche, die den vier sog. Brahmaviharas entsprechen, den Herzensquali- 

täten von liebevoller Güte (metta), von Mitgefühl (karuna), von Mitfreude 

(mudita) und von heiterer Gelassenheit (upekkha). Sie lauten:  
 

- Mögen alle Lebewesen Glück erlangen und die Ursache des Glücks  

  (liebevolle Güte, metta). 

 
 

8 Der Weise aus dem Geschlecht der Shakya. 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

26 
 

- Möge alle Lebewesen frei sein von Leiden und von den Ursachen des  

  Leidens (Mitgefühl, karuna). 
 

- Mögen alle Lebewesen nie mehr getrennt sein vom höchsten Glück, das  

  ohne Leiden ist (Mitfreude, mudita). 
 

- Mögen alle Lebewesen weder aneinander anhaften noch einander hassen  

  und in unerschütterlicher, heiterer Gelassenheit ruhen. (Gelassenheit,  

  upekkha). 
 

Dies sind zwar ‘nur‘ gute Wünsche. Die Idee ist aber, dass wir sie mehr und 

mehr verinnerlichen, sie zu unserem Credo machen, so dass sie zu-

nehmend unser Handeln motivieren. Interessant ist, sie auch im Alltag 

anzuwenden. Auch dort geht’s natürlich nur dann, wenn wir mit diesen 

Geistes- und Herzensqualitäten bereits bekannt sind.  

Wenn wir zum Beispiel mit der inneren Haltung von Metta wohlvertraut 

sind, können wir zu uns sagen: ‘Möge liebevolle Güte in mir entstehen‘ – 

und dann entsteht sie tatsächlich. Oder wir brauchen den Metta-Satz: 

“Mögest du glücklich sein“ und die uns aus der formalen Meditation 

vertraute Haltung entsteht.  

Spielt damit! Wir können mehr erreichen als wir uns je zugetraut hätten! 

Wir haben mehr Macht als wir glauben – im Guten wie im Schlechten. Wir 

müssen uns immer wieder für die hilfreichen Kräfte entscheiden, sie auf-

rufen und dann mit Leben füllen. Dann ist letztlich alles möglich. Sogar 

Buddhaschaft zum Wohle aller Lebewesen. 
 

Zum Abschluss das Bodhisattva Gelübde, Entschluss, Wunsch und Inspi-

ration der Bodhisattvas: 
 

“ Die Lebewesen sind zahllos; ich werde helfen, sie zu befreien. 

Die inneren Konflikte sind endlos, ich werde sie beenden. 

Die möglichen Erkenntnisse sind unermesslich, 

ich werde sie verwirklichen. 



Aditthana & Pranidhana 
Entschlusskraft - Vision - Wunschgebet 

 

27 
 

Der Weg der Buddhas ist vollkommen, 

ich werde ihn bis zum Ende gehen.“ 

 

 

 

 



Fred von Allmen 

28 

Von den fünf Daseinsgruppen des 

Anhaftens zu den fünf Buddha-Weisheiten 
 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

Belehrungen vom Winter 2006 in Beatenberg, Fred von 

Allmen für die Berner Dhamma-Studiengruppe  

                              (Überarbeitet) 
 

Wir beginnen mit einer kurzen Meditation über die Zuflucht:  
 

• Wir richten uns innerlich aus und erinnern uns an das, was 

wesentlich ist, in dem was wir hier tun.  

• Wir richten uns aus auf das Erwachen und die Qualitäten von 

Buddha.  

• Auf alles was uns hilft, das Dasein zu verstehen und uns von den 

Kilesa zu befreien, Dhamma.  

• Auf Zuflucht zu denen die vor uns diesen Weg gegangen sind und 

Zuflucht in alle von uns, die sich gegenseitig auf dem Weg 

unterstützen, Sangha.  
 

Wir können auch unsere Motivation klären:  

Wir lernen und praktizieren nicht einfach als Hobby, aus Selbstinteresse, 

sondern damit wir das, was wir hier lernen auch in einer Art und Weise an-

wenden können, die nicht nur für uns selbst, sondern für viele hilfreich und 

befreiend ist. 
 

Die Frage 'Wer bin ich?' bringt uns zum heutigen Thema: Die fünf Skandha 

(sanskrit) oder fünf Khandha (pali).  
 

Übersetzt wird Skandha oft als Aggregat oder Aspekt, was nicht gerade 

schön ist. Ich werde hier den Begriff 'Daseinsgruppen' oder einfach 

'Khandhas' verwenden. Eigentlich bedeutet es 'Haufen'. Es sind also die 

fünf Haufen. Und da es sich ja eigentlich um Upadana Khandha/ 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

29 
 

Upashthana Skandha handelt, müsste es die fünf 'Haufen des Anhaftens' 

heißen. 

Jemand hat sie als die fünf 'Greifhaufen' übersetzt. Auch nicht sehr schön, 

aber es macht sogleich klar, was letztlich das Wesentliche ist bei den 

Belehrungen über die fünf Khandhas. 
 

Ich werde hier vor allem den Begriff 'Khandha' verwenden, weil die Ver-

wendung des Wortes Daseinsgruppen' zu umständlich ist.  

Ein Nachteil dieser Sprechweise ist aber die uns innewohnende Tendenz zu 

denken, es handle sich um fünf Dinge (eben fünf Khandhas). In Wirk-

lichkeit handelt es sich aber um fünf verschiedene dynamische, aus zahl-

losen Aspekten und Bedingungen bestehende Prozesse. Da wäre das Wort 

Daseins-Gruppen etwas treffender, weil es zumindest klar macht, dass 

jedes Khandha eine ganze Anzahl von Elementen einschließt.  

Es ist also sicher sinnvoll, dies im Auge zu behalten, wenn wir von 'Khan-

dhas' hören oder darüber sprechen. 
 

Bei diesem Lehrmodell geht es um die Frage was wir sind, wer wir sind. Es 

ist eine Beschreibung der Lebewesen und der Art, wie diese an sich selbst 

anhaften und dadurch für sich Leiden schaffen.  

Das Modell der Khandha beschreibt zuerst einmal die Funktionsweise eines 

Lebewesens - und genau das wird uns hier vor allem beschäftigen. Es ist 

eine komplette Beschreibung des Menschen und davon wie er funktioniert, 

welche in Bezug auf die Praxis der Befreiung relevant ist. 
 

Diesen Punkt finde ich wichtig, denn oft wird ja die buddhistische Sicht-

weise mit Modellen der Psychotherapie oder mit wissenschaftlichen Zu-

gängen verglichen. Auch dies sind hilfreiche Modelle, aber in Bezug auf 

andere Zwecke und Ziele.  

Wenn es beispielsweise um die Frage von körperlicher oder geistiger 

Krankheit und entsprechender Therapie geht, dann ist das vorliegende 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

30 
 

Modell wahrscheinlich nicht besonders hilfreich. Auch vom Gesichtspunkt 

der Gehirnforschung würde man wohl alles anders darstellen. Dort bleibt 

zum Beispiel sogar die Frage offen, ob es außerhalb von Materie überhaupt 

Bewusstsein gibt (eine lange Diskussion, bei der wir zu keinem Schluss 

kommen könnten). 
 

Was das Modell der fünf Khandhas ebenfalls aufzeigt - und das ist viel-

leicht sogar der wesentlichste Aspekt: es zeigt letztlich direkt 'Nicht-Selbst' 

(anatta/anatman), 'Ichlosigkeit', die Leerheit von Selbstexistenz auf - und 

damit die Möglichkeit einer tiefen, transformierenden Befreiung. 
 

Ich möchte nun diese fünf Daseinsgruppen einzeln durchgehen. 
 

Rupa Khandha bezieht sich auf den Körper, aber auch auf Materie. Es 

handelt sich also nicht nur um Körperlichkeit, sondern um alles was 

Materie ist, also auch um die Objekte der fünf Sinne.  

Das nächste ist Vedana, Gefühlstönung oder wie immer wir dies über-

setzen wollen. Als drittes haben wir die Wahrnehmungsprozesse, bzw. 

Unterscheidungsvermögen (sañña/samjña), dann die Bildekräfte (san-

khara/ samskara) und als fünftes Bewusstsein (viññana/vijñana).  
 

Diese fünf beschreiben alles, was wir sind. Es gibt nichts, das wir auch noch 

sind, das nicht in dieser Beschreibung berücksichtigt wurde.  

Das ist eine wichtige Grundaussage, die wir immer im Kopf behalten 

müssen, damit sich nicht die Vorstellung einschleicht, die fünf seien das, 

was wir 'haben', im Sinne von 'Ich habe fünf Khandhas'.  
 

- Wir können uns einen Moment Zeit nehmen und versuchen, das Rupa-

Khandha zu erkennen. 

Gar nicht so einfach. Wenn wir mal hin spüren, zur Hand, zur Berührung 

... Ist es tatsächlich Rupa, das man spürt oder ist es Bewusstsein, (welches 

bewusst ist, das man spürt) oder ist es Vedana, die rezeptive Gefühls-



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

31 
 

tönung? Oder ist es die wahrnehmende Unterscheidung? Nicht so einfach, 

oder? Und doch ist eindeutig etwas Materielles vorhanden, als ein Aspekt 

dieser Erfahrung.  
 

- Wenn wir die Aufmerksamkeit an der gleichen Stelle halten, können wir 

schauen, ob wir den Vedana-Aspekt dieser Rupa-Erfahrung wahrnehmen 

können.  
 

Je nachdem wo die Aufmerksamkeit weilt, fühlt es sich ein wenig ange-

nehm an, oder recht neutral, oder unangenehm. Dabei ist es immer die-

selbe Erfahrung und Vedana ist nur ein anderer Aspekt davon, ein ande-

res Skandha, dem wir die Aufmerksamkeit schenken.  
 

- Dass überhaupt eine Erfahrung da ist, heißt, dass ein Wahrnehmungs-

prozess, ein Unterscheidungsprozess involviert ist – sonst.… (ich weiß 

nicht einmal, was sonst wäre). 
 

Dieses dritte Khandha ist vielleicht am schwierigsten zu erkennen, weil es 

die Wahrnehmung selber ist.  
 

- Ein weiterer Teil dieser Erfahrung sind die Geistesfaktoren: Vielleicht 

sind wir 'präsent und ganz ruhig', oder 'präsent und zerstreut' oder wir sind 

'gar nicht präsent', aber sind dafür liebevoll' oder wir finden das alles ein 

bisschen doof und sind somit 'aversiv präsent', vielleicht sind wir 'müde 

und schläfrig' oder aber 'hellwach' – oder es 'interessiert' uns oder 

'langweilt' uns.  

All das passiert gleichzeitig, nicht zusätzlich oder außerhalb dieser Rupa-

Erfahrung. Es ist das Sankhara-Khandha, das vierte. 
 

- Gleichzeitig ist da auch etwas, das 'weiss'. Damit ist nicht der Wahrneh-

mungsprozess gemeint, sondern etwas, das die Fähigkeit hat 'bewusst' zu 

sein (im Gegensatz zu Steinen, oder Bäumen oder Schnee).  

Es ist das fünfte Khandha, Bewusstsein, falls man es so übersetzten will, 

wobei dieser deutsche Begriff wohl nicht ganz genau auf Viññana zutrifft. 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

32 
 

Im theoretischen Modell ist es ganz einfach so zu reden, als seien da fünf 

verschiedene Daseinsgruppen am Werk. Sobald man aber direkt hin-

schaut, ist es ziemlich schwierig zu sagen: hier ist dies und hier ist jenes. 

Weil die Khandhas eben untrennbar zusammen auftreten (wie z. B. das Blau 

meines Pullovers und die Struktur seines Baumwollstoffes), wird es 

sichtbar, dass das Ganze ein dynamischer Prozess ist, in dem alles in kom-

plexer Abhängigkeit zusammenspielt, und zwar nicht nur als Ursache und 

Wirkung sondern auch 'zusammen-entstehend' (co-arising) und 'koexis-

tierend' (co-existent).  

 

Rupa-Khandha, die Daseinsgruppe der Körperlichkeit / Materie 
 

Rupa ist also alles Materielle, Nicht-Geist und hier eben ganz spezifisch der 

Körper. Der Körper bis zur Haut? Oder von wo bis wo genau?  
 

Zu Rupa gehören zum Beispiel auch die fünf Sinnesorgane, also was immer 

im Ohr ist, das hört, im Auge, was sieht, in der Zunge, was schmeckt, in der 

Nase, was riecht, im Körper, was empfindet. Die Organe gehören dazu, 

aber auch die Objekte, denn auch die sind materiell.  

Wenn ich da herumblicke, sehe ich eine ganze Anzahl von Farben und 

Formen, von Licht, Schatten und Konturen. Auch das ist Rupa.  
 

Nicht das Ding oder die Person, welche ich sehe, sondern einfach die 

Formen selber. Ich sehe ja noch nicht Menschen oder bestimmte Dinge, 

sondern nur erst Formen. Dies ist Rupa.  
 

Das wahrnehmen von Menschen ist schon wieder komplexer, denn da 

passieren schon wieder komplizierte Abläufe, bis ich dann 'Marianne' 

erkenne, oder 'Franziska'. 
 

(Antwort auf Frage) Die 'Orange' ist nicht eigentlich Rupa. Rupa ist zum 

Beispiel dieser süßsaure Geschmack. Und wenn man hinschaut, ist Rupa 

auch nicht die Orange, sondern es ist (das Auge und) diese orangefarbene 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

33 
 

runde Form mit Poren. Wenn man an ihr riecht, dann ist Rupa dieser 

säuerliche Geruch (und die Nase). Wenn man sie in die Finger nimmt, dann 

ist Rupa wiederum nicht die 'Orange', sondern diese Druck-empfindungen. 

Und wenn man sie isst, ist es dieser süßsaure Geschmack (und die Zunge). 
 

Es ist eigentlich nur 'Orange', wenn man darüber nachdenkt oder darüber 

spricht, das heißt es ist ein Konzept. Aber wenn man sie sucht, findet man 

sie nie. Und doch kann man sie essen!  

Also wieder ein Hinweis zu dem zweiten Aspekt, für welchen die Lehre der 

Khandhas so unterstützend sein kann: die Leerheit von Selbstexistenz. Man 

kann hier sehen, wie wir in einer versachlichten, verdingten (Schein) Welt 

leben, die wir für selbstverständlich nehmen, die man aber, wenn man 

näher hinschaut, gar nicht finden kann.  

Und obschon wir nie etwas finden, welches 'die Orange' ist, ist es doch 

korrekt, dieser 'Erfahrung' mit der orangen Farbe und dem unverwech-

selbaren süßsauren Geschmack 'Orange' zu sagen. 
 

All das sagt etwas aus über die Wirklichkeit. Es ist nicht einfach Spitzfin-

digkeit. Wenn 'Orange' in Tat und Wahrheit unauffindbar ist, kann das 

Anhaften daran fast nicht anders als problematisch sein! Es schafft Leiden. 
 

Rupa endet also nicht bei der Haut. Vielmehr ist es das ganze Form-

Universum, soweit es Teil unserer Erfahrung ist. Ob es überhaupt dort 

draußen ein Form-Universum gibt, ist übrigens auch fraglich, denn außer 

diesem Druck an den Fingern, der orangen Farbe, dem süßsauren Ge-

schmack und dem leicht bitteren Geruch wissen wir eigentlich nichts 

darüber. 
 

Wir haben also gar keinen Beweis, dass dort draußen tatsächlich 'etwas' 

existiert. Wir nehmen es einfach an, und wir können es einander bestä-

tigen. Wenn ich euch sage: 'Dort hinten sind noch zwei Orangen' und ihr 

findet dort tatsächlich zwei solche, dann können wir dies als Hinweis 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

34 
 

darauf nehmen, dass es tatsächlich eine Art von gemeinsamer Welt gibt, 

aber ob die 'dort draußen' sind oder wo, kann man so sicher nicht sagen. In 

manchen buddhistischen Sichtweisen ist man davon überzeugt, dass 'alles 

Geist' ist. 

 

Die Vier Elemente 
 

Rupa hat vier Elemente. Dies ist eine etwas altertümliche Vorstellung, die 

aber für die Praxis ganz relevant sein kann.  
 

- Da ist das Erd-Element, womit das gemeint ist, was fest ist, was Ausdeh-

nung hat oder Raum einnimmt. Dabei ist es aber nicht Erde oder Boden 

oder Holz, Stein und Fels, sondern das, was - in der direkten Erfahrung - 

fest ist, weich ist, Raum einnimmt.  
 

- Als zweites ist da das Feuer- oder Hitze-Element. Es ist die Erfahrung von 

Hitze, Wärme oder Kälte. Im Visuddhimagga wird es in vier Aspek-ten 

beschrieben; als das Erhitzende, das Verzehrende, das Durchglühende und 

das Verdauende. Genauere Angaben findet ihr im besagten Text.  
 

- Das Wasserelement. Es ist die Kraft der Kohäsion, dessen was zusam- 

menhält. Wenn man einen Wassertropfen betrachtet, erkennt man die 

Spannung der Oberfläche, die ihn zusammenhält. Darum heißt es auch, 

man könne das Wasser-Element durch nicht Empfindung wahrnehmen, 

eben weil es genau das ist, was verbindet. 

Es gibt aber auch Erklärungen die dieses Element als das Flüssige bezeich-

nen, welches man als Fließen spüre. Man kann es auch so sehen. Andere 

sagen, dass das, was man beim Fließen spürt nicht das Wasser-, sondern 

das Erd- und das Wind-Element ist.  
 

- Das vierte ist das Wind-Element. Es ist Bewegung. Es heißt auch es sei 

stützend, also das, was es braucht, damit wir aufrecht sitzen oder damit wir 

aufstehen können. Im Körper sind es sieben Winde, die erwähnt werden:  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

35 
 

1. Die aufsteigenden Winde, das was Erbrechen oder Schlucken und 

ähnliches bewirkt, es sind 2. die absteigenden Winde, welche Stuhlgang 

und Urinieren und ähnliches bewirken, dann gibt es 3. die Winde des 

Magens (was immer das ist), und 4. die Winde des Darmes, es gibt 5. die 

alle Glieder durchströmenden Winde, die bewirken, dass wir den Arm 

beugen und strecken und all die Bewegungen des Körpers und der Glieder 

ausführen können, und letztlich ist es 6. die  Ein- und Ausatmung.  

(Nr.7 hab ich nicht gecheckt) 
 

Das Wind-Element ist in den tantrischen Praxiszugängen sehr wichtig als 

Prana (lung). In der tantrischen Praxis werden die Funktionen des Wind-

elementes im Zusammenhang mit der Erkenntnis verwendet, dass Bewe-

gungen und Zustände des Geistes und die Energien des subtilen Körpers 

so nah miteinander verbunden sind, dass man nicht nur am Geist arbeiten 

kann (wie wir es im 'Sutra-Zugang' tun), sondern dass man genau so gut 

auch an den Energien des subtilen Körpers arbeiten kann.  

Diese können in solcher Art und Weise gelenkt werden, dass sie die Geis- 

teszustände beeinflussen, wobei dies den Fortschritt auf dem Pfad stark 

beschleunigen kann. Dieser Sachverhalt wird in manchen Tantras genutzt. 

Es ist eines der Kernprinzipien der sog. 'hohen Tantras' (anutarayogat-

antra). 
 

Drei oder, je nachdem, vier Elemente können also direkt wahrgenommen 

werden. Das ist bedeutsam, denn wenn wir körperausgerichtetes Vipas-

sana machen, sind es diese Aspekte, die wir direkt wahrnehmen.  

Also Festes, Hartes, Weiches, Warmes, Kaltes, Bewegendes, Vibrierendes.  
 

Es ist genau auf diesen Elementen, auf denen die achtsame Wahrnehmung 

ruht: Es sind die tatsächlichen Objekte der 'Achtsamkeit des Körpers' 

(kayanupassana). 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

36 
 

Wenn wir in einem vipassana-typischen Zugang Atembetrachtung (an-

apana) üben, dann stellen wir uns den Atem nicht vor, sondern sind mit 

den Empfindungen in unmittelbarem Kontakt: Bewegung, zunehmender 

Druck, abnehmender Druck etc.  

Wer mit Sayadaw U Pandita oder anderen Sayadaws praktiziert, weiß, dass 

sie im 'Reporting' fast nur an dieser Ebene interessiert sind, (solang's um 

körperliche Erfahrung geht). Der Grund hierfür ist, dass man direkt und 

unmittelbar den Wandel (anicca) wahrnehmen möchte. 
 

Dies ist längst nicht in allen buddhistischen Zugängen Voraussetzung, 

sondern sehr spezifisch für die burmesischen Traditionen 'U Ba Khin' und 

'Mahasi', in denen der Prozess der Stufen der Erkenntnis über das ganz 

nahe und direkte Sehen von 'Entstehen und Vergehen' läuft. 
 

In vielen tibetischen, chinesischen oder japanischen Zugängen ist dies nicht 

die Art und Weise, ist dies nicht das Tor, das man durchschreiten muss, um 

befreiende Erkenntnis zu erlangen. 
 

Die 'Analyse der vier Elemente' findet man zum Beispiel im Visudd-

himagga, aber auch anderswo, als eines der vierzig Sammlungsobjekte oder 

Samatha-Objekte, die im Theravada aufgelistet werden. (Es gibt ein 

Visuddhimagga im Jana Verlag, dem Verlag von Ayya Khema. Es gibt auch 

eine alte Version, die von Nyanatiloka Mahathera übersetzt wurde.) 
 

Ich möchte ein Gleichnis lesen, welches zeigt, wie unsere Konzepte und 

Vorstellungen schwinden, sobald wir die Dinge analytisch betrachten. 

Wenn aber Konzepte und Vorstellungen ernsthaft schwinden, dann ver-

schwindet auch das Anhaften, weil man nicht mehr findet, woran man 

angehaftet hat und nichts Fassbares mehr auffindbar ist.  

Das erklärt auch warum die Analyse dieser Elemente letztlich hilfreich sein 

kann, vorausgesetzt, dass sie nicht intellektuell bleibt, sondern zur un-

mittelbar erfahrenen Analyse wird. 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

37 
 

Zitat mit Kommentar von ???: Im großen Sutta von den vier Grundlagen 

der Achtsamkeit wird die Übung der Analyse der Elemente kurz beschrie- 

ben, 'für eine Übende, die Scharfsinn besitzt' - und zwar in den Worten:  
 

"Gleich wie (ihr Mönche) ein geschickter Rinderschlächter oder dessen 

Gehilfe, nachdem er eine Kuh geschlachtet und in Stücke zerlegt hat, am 

Treffpunkt von vier Straßen dasitzt, so auch (ihr Mönche), zerlegt der 

Mönch da diesen Körper, in welcher Lage und Richtung er sich auch 

befindet, in seine vier Elemente.  

Dieser Körper besteht aus dem Erdelement (pathavi dhatu), dem Wasser-

element (apo dhatu), dem Feuerelement (tejo dhatu) und dem Windele-

ment (vayo dhatu). 
  

Der Sinn dieser Worte ist dabei folgender: Gleich wie ein geschickter 

Rinderschlächter oder dessen für Kost und Löhnung arbeitender Gehilfe, 

nachdem er eine Kuh geschlachtet und in einzelne Stücke zerlegt hat, an 

einer Straßenkreuzung, das heißt im Mittelpunkt der nach den vier 

Richtungen laufenden Straßen, niedersitzt, genauso zerlegt der Mönch den 

Körper in seine Elemente, in welcher, durch eine der vier Körperpositionen 

bedingte Lage und in welcher, durch seine darin beharrende, darin 

bedingte Richtung er sich auch befindet. 
 

Was besagt das? Dem Rinderschlächter, der die Kuh großzieht, sie zum 

Schlachthofe führt, anbindet, hinstellt, schlachtet und die geschlachtete tote 

Kuh erblickt, kommt die Vorstellung 'Kuh' solange nicht zum Schwinden, 

als er die Kuh nicht aufgeschnitten und in Stücke zerlegt hat. Sobald er aber 

die Kuh zerlegt hat und dort niedersitzt, verschwindet ihm die Vorstellung 

'Kuh' und die Vorstellung 'Fleisch' tritt ein. 

Und nicht, denkt er, 'eine Kuh verkaufe ich', oder 'eine Kuh kaufen diese'.  
 

Genau so waren in dem Mönch früher, als er noch ein törichter Weltling 

war, sei es als Laie oder Hausloser, die Begriffe 'Wesen' oder 'Mann' oder 

'Individuum' solange nicht geschwunden, solange er eben diesen Körper in 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

38 
 

welcher Lage oder Richtung er sich auch befand, nicht in seine Teile zerlegte 

und Element für Element betrachtet hatte. 
 

Sobald er aber den Körper in seine Elemente zerlegt hatte, schwand ihm die 

Vorstellung 'Wesen' oder 'Mann' oder 'Individuum' und der Geist festigte 

sich in der Betrachtung der Elemente. Darum sagt der Erhabene, 'gleich wie 

ihr Mönche ein geschickter Rinderschlächter .. usw., usw.'...“. 
 

Eigentlich ist diese Lehrrede über die vier Elemente von Rupa eine 

Meditation über Anatta und über 'Leerheit' (suññata). 

Was ich so interessant finde, ist zu sehen, wie wir ständig Konzepte 

machen, wie beim Beispiel von 'Orange': Es ist ein Konzept, das für uns 

'absolute' Wirklichkeit hat. Wir glauben nämlich, dass die Analyse von 

'Orange' von vorhin, als wir dachten 'Orange' sei nicht auffindbar, eigent-

lich nur eine (buddhistische) Spielerei sei. Dabei IST sie wirklich nicht 

auffindbar. (Das Gleiche gilt für 'Ich', 'Fred', usw.) 
 

Einwand: 'Es ist die Kombination dieser Phänomene, ja. Aber es ist!' 
 

Antwort: Siehst du, wir beginnen sofort zu erklären 'was es ist' und dass es 

'trotzdem wirklich ist'. Aber im Grunde genommen IST es NICHT auf-

findbar! 

Genau das wird auch bei den Kontemplationen über das Selbst gemacht; 

mit dem als außerordentlich solid und fest wahrgenommenen Gefühl von 

'Ich' und von 'Meinem Körper' und von 'wer ich bin', 'was ich bin' und wie 

sich das anfühlt. Es wird auseinandergenommen, zusammengesetzt, aus-

einandergenommen zusammengesetzt - und das mit einem gesammelten 

Geist. Das heißt es wird zuerst Samatha entwickelt, damit das Objekt mit 

Einsgerichtetheit immer wieder auseinandergenommen und zusammen-

gesetzt werden kann.  

Dadurch erkennt der Geist die tatsächliche Art der Existenz dieses Objekts 

(nämlich die nicht- selbstexistente Art seines Seins). 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

39 
 

Ausflug in die 'Leerheit': 

Die Mala, der Rosenkranz, ist ein praktisches Beispiel; Sie ist ein Ge-

brauchsgegenstand mit dem man Gebete oder Mantren zählen kann. Wenn 

der Faden, auf dem die einzelnen Perlen aufgereiht sind, gekappt wird und 

sie auseinanderfällt kann man sie nicht mehr als Mala verwenden und es ist 

richtig zu sagen, dass es keine Mala mehr ist. Es ist nichts davon 

verschwunden, es ist nichts weniger da, seht ihr?  

Es ist nur die Art und Weise, wie die Bestandteile kombiniert sind, plus 

Wahrnehmung und Bewusstsein, welche 'Mala' daraus machen.  
 

Wenn die Mala aber zum Beispiel zu Boden fällt und ein Vogel kommt, 

dann nimmt dieser sie nochmals völlig anderes wahr (oft sind Malas in 

Indien aus bestimmten Kernen).  

Für den Vogel ist es keine Mala, sondern Futter. Es ist also nur eine Mala 

unter gewissen Umständen, abhängig von all dem was zusammenkommt 

und abhängig vom wahrnehmenden Geist, der dem Ganzen diese Bedeu-

tung gibt. Es gibt nichts auf dieser Welt, das in andere Art existieren würde. 

Auch Rupa-Khandha, die Körperlichkeitsdaseinsgruppe, existiert so und 

nicht anders.  

 

Die 24fache abhängige Körperlichkeit 
 

Rupa ist also die in den vier Grundelementen bestehende Körperlichkeit. 

Hier nun eine nochmals andere Betrachtungsweise, nämlich die der 

'24fachen körperlichen Abhängigkeit'. Hier wird einmal mehr sichtbar, dass 

Rupa nicht 'ein Körper' ist, sondern ein komplexer, dynamischer Prozess 

des bedingten, abhängigen Entstehens.  
 

Da ist zuerst mal auch wieder das Sehorgan, das Hörorgan, das Riech-

organ, das Geschmacksorgan, das Körperorgan, also die fünf Organe, 

nachher das Sehobjekt, das Hörobjekt, das Riechobjekt, das Ge-



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

40 
 

schmacksobjekt, und da sind jetzt wirklich nur neun, da müsste doch noch 

ein weiteres sein.  

Anstatt kommt da als zehntes Weiblichkeit, als elftes Männlichkeit, als 

zwölftes Lebensfähigkeit oder vielleicht könnte man auch 'Lebensenergie' 

sagen, manchmal wird es als psychische Energie beschrieben. Es folgt in der 

Aufzählung die 'Herz-Geist-Basis', (Nyanatiloka übersetzt es als 'Grund-

lage Herz'), das Organ, das denkt/fühlt. Man spricht ja von sechs Sinnen 

im Buddhismus, also muss man ja auch ein Sinnesorgan für den sechsten 

Sinn, das Denken/Fühlen, haben. Dieses befindet sich nach der buddhis-

tischen Sichtweise etwa im Zentrum des Brustkorbes (Herzchakra in etwa). 
 

Nachher folgt körperliche Äußerung, das ist das Handeln, Tun und 

Sprachliche Äußerung, das Sprechen, nachher das Raumelement, die 

Zwischenräume und der Raum, der die Masse der vier Elemente ein-

nimmt. (Da könnte man sich auch streiten, ob das Raumelement zu Körper, 

zu Rupa, gehören soll oder nicht, aber es ist auf jeden Fall nicht Geist.) Es 

folgt dann körperliche Beweglichkeit, körperliche Geschmeidigkeit, 

körperliche Gefügigkeit, dann körperliches Anwachsen, körperliche 

Kontinuität und körperlicher Verfall, also alles verschiedene Manifesta-

tionen für Anwachsen, Kontinuität und Verfall.  

 

Dann folgt körperliche Vergänglichkeit und als letztes wird noch Stoff-

liche Nahrung erwähnt. 
 

Diese Liste wird ausführlich erklärt, zum Teil interessant, zum Teil etwas 

schwieriger nachzuvollziehen. Seite 503 in dieser Ausgabe der Visuddhi-

magga, falls das jemanden interessiert, im Kapitel über Rupa-Khandha. 

Während dem das mit den vier Elementen nicht unter Rupa-Khandha zu 

finden ist sondern eben unter 'Analyse der vier Elemente', unter den '40 

Meditationsobjekten'.   So viel zu Rupa.  

 

 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

41 
 

Nama-Rupa 
 

Als nächstes möchte ich etwas zu nama-rupa sagen. Die fünf Khandhas 

können eingeteilt werden in Rupa, welches wir gerade behandelt haben, 

und in Nama, die anderen vier Khandhas.  
 

Nama ist alles was nicht körperlich ist (und somit nicht den vier Elemen-

ten entspricht), betrifft also die nicht-materiellen Komponenten des 

menschlichen Seins. Man könnte Nama vielleicht mit 'Geist' übersetzen.  

Es ist oft etwas schwierig in Deutsch. Schon in Pali und Sanskrit ist's nicht 

immer sehr klar, weil viele Begriffe schwer zu definieren sind. Bei Geist, 

Gewahrsein oder Bewusstsein zum Beispiel - da könnte man sich den 

ganzen Tag darüber streiten was genau womit gemeint ist. Auch beim 

englischen mind, awareness oder consciousness ist es nicht klarer. 
 

Hier noch etwas zur buddhistischen Kosmologie: es gibt Kategorien von 

Lebewesen, die in Daseinsbereichen ohne Rupa leben. In den untersten 

Devabereichen leben die 'Devas der Sinnesbereiche'. Es folgen die Devas in 

den Bereichen der 'Reinen Form', götterähnliche Wesen, welche die drei 

gröberen Sinnesaspekte nicht mehr erfahren müssen: Körper, Geruch und 

Geschmack. Sie bewegen sich ausschließlich innerhalb der weniger groben 

Bereiche von Hören, Sehen, Denken/Fühlen und leben als Lichtkörper u. ä. 

Noch höher sind die Devas der 'Formlosigkeit', die Brahmas. Sie sind ohne 

Form und halten sich ausschließlich in Geisteszuständen wie Metta, 

Karuna, Mudita und Upekkha auf (daher der Begriff 'Brahmavihara'). 
 

Nach der buddhistischen Kosmologie sind die vier 'Nama'-Aspekte also 

immer vorhanden, Rupa aber nicht unbedingt. 
 

Es soll interessanterweise aber auch Wesen geben, die nur Körper, nur 

Rupa, sind. Sie sollen es geschafft haben, den Prozess von Nama mit so 

gewaltigem Samadhi zu unterdrücken, dass sie danach während Äonen als 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

42 
 

strahlende Körper verweilen, ohne Bewusstsein - bis ihr entsprechendes 

Karma wieder aufgebraucht ist.  

Der Sinn davon ist (als Teil buddhistischer Sichtweise) dass man sich in 

einen 'befreiten Zustand' begeben möchte, in dem man für immer glück-

lich ist, wobei diese Zustände aber nach buddhistischer Sicht letztlich auch 

vergänglich sind. Deshalb befreit man sich besser vom ganzen Daseins-

kreislauf.  

 

Vedana-Khandha,  

die Daseinsgruppe der Gefühlstönung 
                                     

Das Wort vedana stammt ethymologisch von 'vid', 'to experience' ab oder 

auch von 'vedeti', 'to feel, to know'. Eine mögliche Definition lautet: 'a con-

scious subjective impression'. 
 

Vedana ist dreifach: angenehm, unangenehm und neutral. 
 

Vedana kann auch fünffach sein: Vedana kann körperlich angenehm, 

(sukha) sein, (von Nyanatiloka als Wohlgefühl übersetzt) oder körperlich 

schmerzhaft, (dukkha), (als Schmerzgefühl übersetzt).  

Im Weiteren kann es geistig angenehm, (somanassa) sein, (als Frohsinn 

übersetzt) oder geistig schmerzhaft, (domanassa), und letztlich indiffe-

rent oder neutral, (upekkha) ('upekkha' steht hier als 'neutral'). 
 

Eine Frage die sich hier stellt: Wenn Vedana Geist (nama) ist, wie kann es 

dann als körperliches Wohlgefühl oder als Schmerz auftreten?  

Man müsste vielleicht sagen, dass im Körper Schmerz entsteht, dass es aber 

der Geist ist, der den Schmerz spürt. (Offene Frage) 
 

Interessant ist es, in der Meditation wirklich hinzuschauen. Munindra-jee 

hat oft gesagt „When you look at your knee pain, it is not the knee which 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

43 
 

has pain. The knee doesn´t feel anything. It is only the mind that feels, but 

the mind is not the knee, so where is the problem?”  
 

Das ist leicht gesagt, aber in Wirklichkeit nicht so einfach.  
 

Dass Upekkha nicht nur im Sinne von 'gelassen' gebraucht wird, sondern 

auch im Sinne von neutralem 'Vedana', muss daran liegen, dass Pali oder 

jedenfalls Magadhi eben eine Umgangssprache war und deshalb viele 

Begriffe entsprechend ungenau sind.   
 

Man kann sich ja auch fragen, warum zum Beispiel 'Angst' nicht in den 

Listen der Cetasika figuriert. Es wurden Bücher darüber geschrieben um zu 

erklären, warum diese in den verschiedenen Abhidhammas nicht erwähnt 

wird. Dabei ist doch Angst eine bedeutsame menschliche Emotion. Sie ist 

einfach nicht drin, fertig. 
 

Vedana ist das, was 'spürt'. Der Begriff 'Empfindung' ist insofern nicht so 

hilfreich, als man da gleich an Körperempfindungen denkt. Dabei ist 

Vedana aber auch das Angenehme oder das Unangenehme eines Klangs.  
 

- Ein Gedanke der Selbstbewertung und -verurteilung fühlt sich vermut- 

  lich unangenehm an. 

  Diese Unangenehmheit ist Vedana. Es ist nicht der Gedanke an sich, aber    

  Vedana erscheint zusammen mit dem Gedanken.  
 

- Eine schöne Aussicht oder Ansicht fühlt sich wahrscheinlich angenehm  

  an. Mit dem Sehen kommt Vedana als 'angenehm'. Es ist nicht die Aussicht  

  oder das Sehen die Vedana sind. Nur der Aspekt 'angenehm' ist Vedana.  
 

- Eine bittere Medizin verursacht eine unangenehme Geschmackserfah- 

  rung und dieses 'Unangenehme' ist Vedana. Nicht der Geschmack selber.  
 

- Die Einatmung kann sich neutral anfühlen und es ist die neutrale Erfah- 

  rungstönung, die Vedana ist.  
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

44 
 

- Ein Moment der Wut, um auch eine Emotion als Beispiel zu nehmen, fühlt  

  sich wahrscheinlich schmerzhaft an.  

  Der schmerzhafte Aspekt dieser Erfahrung ist Vedana, nicht die Wut  

  selbst.  
 

- Eine Verspannung im Nacken oder in der Schulter ist unangenehm. Die  

  Unangenehmheit ist Vedana. 
 

Per Definition ist Vedana einfach 'Erfahrung' oder 'jenes Element unseres 

Wesens das die Fähigkeit hat zu erfahren'. Nicht mehr. Es ist eine empfan-

gende Fähigkeit.  
 

Vedana kann man nicht direkt beeinflussen (außer indem man ein Objekt 

vermeidet oder ergreift).  

Nach der buddhistischen Lehre ist jedes Vedana Resultat früher geschaffe-

nen Karmas (kamma vipaka). Das heißt, sogar wenn wir es beeinflussen 

können, ist es nur weil wir das Karma dazu geschaffen haben. Hätten wir 

das Karma dazu nicht, würde alles nicht nützen (und manchmal nützt ja 

tatsächlich alles nichts). 
 

Vedana ist interessanterweise auch einer der Geistesfaktoren (cetasika). Es 

ist ein 'omnipräsenter' (immer gegenwärtiger) Geistesfaktor. Jede Erfah-

rung durch die sechs Kanäle - Sehen, Hören, Riechen, Schmecken, Den-

ken/Fühlen - kommt in Begleitung von Vedana. Vedana ist allerdings oft 

'neutral' und dadurch recht unauffällig.  

Es ist aber per Definition immer präsent. Dies ist äußerst bedeutsam, weil 

es Vedana ist, auf das wir reagieren. Genau dies ist die Crux, der absolute 

Angelpunkt im Prozess des Leidens und der Befreiung davon. 
 

Im Modell der zwölf Glieder des Abhängigen Entstehens beginnt der Kreis 

mit 'Unwissenheit' gefolgt von den 'Bildekräften' (die in etwa dem vierten 

Khandha entsprechen). Es folgt 'Wiedergeburtsbewusstsein' (in etwa das 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

45 
 

fünfte Khandha) , dann 'Nama Rupa' (das alle fünf Khandhas umfasst), das 

heißt der nächste lebendige Körper.  

Das nachfolgende 'Salayatana', das Haus mit den sechs Fenstern (also die 

fünf Sinne plus Denken/Fühlen) ist eine andere Beschreibung von Nama-

Rupa. Sobald nun die inneren und äußeren Bedingungen vorhanden sind, 

entsteht 'Kontakt' (phassa). Und mit jedem Kontakt - von Moment zu 

Moment – entsteht 'Vedana': 
 

Es ist Vedana, auf das wir reagieren: entweder mit Anhaften, mit Ableh-

nung oder mit Gleichgültigkeit, und zwar auf eine Art und Weise die 

Leiden schafft. 

Wenn aber Achtsamkeit, Klarheit und Gelassenheit da sind, fällt die Reak-

tion weg und anstelle können wir – falls nötig – auf weise, angemessene 

Weise antworten. Hier ist der Bereich in dem der Schnitt durch das Ge-

bundensein im 'Kreislauf des Leidens' (Samsara) möglich ist. 

Deshalb sind Vedana und unser Umgang damit ein Angelpunkt der Praxis 

der Befreiung.  
 

Grundsätzlich ist Vedana Resultat von früher geschaffenem Karma. 

Offenbar scheinen aber auch andere Bedingungen einen Einfluss darauf zu 

haben.  
 

Beim Hören beispielsweise: Wenn uns jemand kritisiert mag das unange-

nehm sein. Je nachdem wie wichtig uns diese Person ist, ist auch die Wir-

kung verschieden. Wenn die Kritik von jemandem kommt, der uns sehr 

wichtig ist, können die gleichen Worte sehr viel schmerzhafter ankommen, 

als wenn es von jemandem kommt, dessen Meinung uns egal ist. Abhängig 

von Bedingungen wird eine andere Art Vedana ausgelöst.  
 

Wenn wir gelassen genug sind, wird der Prozess gleich zu Beginn unter-

brochen und es wird kein unangenehmes Vedana ausgelöst.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

46 
 

 
 

Jedes Vedana hat also eine karmische Ursache, aber nicht nur diese eine. Ich 

habe Belehrungen gehört, in denen gesagt wurde, dass jeder Farbtupfer auf 

dem Schweif eines Pfaus seine spezifische karmische Ursache habe. Im Pali-

Kanon findet man jedoch Aussagen des Buddha in denen es heißt, Karma 

sei eine wesentliche Ursache, aber es gebe auch noch weitere Bedingungen, 

die ebenfalls einen Einfluss ausüben. 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

47 
 

The Buddha lists eight conditions that give rise to “whatever a person 

experiences”: bile disorders, phlegm disorders, wind disorders, imba-

lance of all three humours, change of climate, careless behaviour, as-

sault and karma. 

To someone who claims that “whatever a person experiences..., all that 

is caused by actions done in the past,” that person “overshoots what one 

knows by oneself and overshoots what is considered to be true in the 

world.” 

(Samyutta Nikaya: Vedana Samyutta 21 (in Bhikkhu Bodhi’s translation: pp. 

1278-9)  
 

Das würde heißen, dass nicht jedes Vedana ausschließlich karmisch bedingt 

ist. Zum Beispiel wird man mit der Geburt als Mensch in eine Situation 

geworfen, in der man einen Körper hat, wodurch eine große Anzahl von 

bestimmten Vedanas unvermeidlich werden. 

Mir liegt die Interpretation von 'Karma plus Bedingungen' näher. Die 

andere gäbe eine ziemlich prädeterminierte Sichtweise des Daseins, was 

nicht sehr sinnvoll erscheint und auch nicht gerade zur Praxis inspiriert.  

 

Meditation: Vedana 

Ich möchte eine kurze Meditation über Vedana machen und danach 

noch einmal auf die 'Reaktion' eingehen. Schaut bitte ob ihr im Körper 

eine Wahrnehmung findet die einigermaßen angenehm ist oder 

wenigstens auf der neutralen und nicht auf der unangenehmen Seite 

liegt. 
 

Vorhin haben wir versucht zu sehen, ob es möglich ist, Rupa als solches 

wahrzunehmen. Jetzt wollen wir schauen was denn eigentlich Vedana 

ist. Es kann die gleiche Stelle sein wie vorhin, als wir nach Rupa suchten. 

Dann schaut als nächstes, ob ihr eine schmerzhafte Stelle findet. 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

48 
 

Wenn nicht, kneift euch ins Bein oder so. Um zu versuchen zu erken-

nen, was Vedana ist, hilft es, wenn es wirklich schmerzt. Interessant vor 

allem, weil ja Vedana ein nicht-körperliches Element sein soll. Der 

Körper selbst spürt ja nichts an der schmerzenden Stelle. Körper (rupa) 

können ja nicht wahrnehmen. Es ist der Geist der wahrnimmt, aber der 

hat ja keinen Beinschmerz. Warum stört uns also dieses Kneifen oder 

Stechen? 
 

Wenn ihr nun den Atem betrachtet, ist er vielleicht relativ neutral. Wenn 

ihr die Augen öffnet und die Tischplatte anschaut, ist das wohl auch 

relativ neutral. 

Schaut nun etwas an, das angenehm ist. Dieses Blau dort, beispiels-

weise, finde ich angenehm. Was ist denn nun "angenehm"? 
 

Oder dies: (Gong, hart angeschlagen). Was ist denn nun "unange-

nehm"? 

Falls Gedanken oder Reaktionen zu dieser unangenehmen Erfahrung 

entstehen: schaut, welche Art von Vedana diese haben. Wir können die 

Erfahrung als interessant ansehen, oder aber als ärgerlich. Je nachdem 

wird sie sich anders anfühlen. 

Oder hat vielleicht das Hören des Klanges ein bestimmtes Vedana und 

die Reaktion darauf ein anderes? 
 

Dann stellt euch eine Person vor, die ihr sehr gerne habt. Ein inneres 

Bild erscheint, dazu einige Gedanken, eine Emotion – und ein Vedana. 

Wenn wir uns nun die Person vorstellen und uns einfach freuen, ent-

steht eine andere Art von Vedana, als wenn wir uns die Person vor-

stellen und denken "oh, wenn sie nur hier wäre" und die Vorstellung 

mit Verlangen oder Sehnsucht begleiten. Auch jeder Gedanke und jede 

emotionale Erfahrung erscheinen zusammen mit Vedana. (Gong). 

Danke. 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

49 
 

Das englische Wort für Lebewesen ist „sentient beings“ also Lebewesen, die 

empfinden, die Vedana haben. Vedana ist das, was wir 'aushalten' müssen. 

Es ist das, womit wir ständig 'beliefert' werden, und zwar non-stopp, von 

morgens früh bis abends spät, ob es uns passt oder nicht.  

Wir verwenden einen großen Teil der Zeit unseres Lebens mit endlosen 

Versuchen, Vedana zu arrangieren. Ein großer Teil unseres Daseins ist also 

'Vedana-Arrangement' und 'Vedana-Bewältigung'. Das hält einem äußerst 

beschäftigt. 
 

Versucht mal einen ganzen Tag konsequent nichts anderes zu tun, als 

das, was ihr unbedingt tun müsst. (Im Ernst!) Da wird schnell sichtbar, 

wie sehr, wie unbarmherzig, wir von Vedana herumgetrieben werden. 
 

Allein schon nur morgens im Bett liegen bleiben: Sobald man nicht 

mehr schläft, wird´s nach einer Weile recht mühsam. Man muss immer 

wieder mal aufstehen und aufs Klo gehen. Man wird hungrig, man 

möchte wenigstens etwas lesen oder irgend etwas tun, um die Vedanas 

wieder zu rearrangieren. Ständig.  
 

Auch der Job ist im Grunde ein Vedana-Arrangement: Man muss vieles 

tun, um Kontrolle über die Dinge des Lebens zu erlangen, Hunger 

würde unerwünschte Vedanas erzeugen, nicht passend zu wohnen 

kann unangenehme Vedanas hervorrufen, weshalb man sich so ein-

richten muss, dass es genügend angenehme Vedanas gibt.  

Manchmal wohnt man gut, aber dann gibt's unangenehme Vedanas 

vom Nachbar im oberen Stock oder von nebenan oder was immer. Es 

ist endlos. 
 

Und wenn man steht, sitzt oder liegt; irgendwann muss man den 

Körper wieder rearrangieren, weil er sonst schmerzhaft wird. 
 

Vedana ist unausweichlich - und gleichzeitig bindet es uns an Samsara, den 

Kreislauf des Leidens, wenn wir mit Anhaften und Ablehnung reagieren. 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

50 
 

Und, wie wir alle wissen, ist die Tendenz vorhanden, auf unangenehme 

Vedanas instinktiv mit Abneigung, Aversion, Widerstand, Verdrängen, 

Ärger, Wut oder Hass zu reagieren – und auf angenehme mit Anhaften, 

Mehrwollen, mit Arrangieren und mit Schauen, wie man's verlängern, 

verbessern oder wiederholen könnte - und gegenüber den neutralen, die 

vermutlich etwa 60% unserer Erfahrung ausmachen, mit Gleichgültigkeit 

oder Langeweile. 

Vedana regiert unser Leben. Vedana führt uns an der Nase herum… 
 

Vedananupassana ist eine der vier Grundlagen der Achtsamkeit. Wir 

müssen wirklich das achtsame Gewahrsein immer wieder zu Vedana 

bringen. Obschon wir eigentlich wissen, dass wir auf Vedana reagieren, 

verpassen wir oft den Moment, weil alles so schnell abläuft oder weil wir 

eben in den Inhalten der momentanen Erfahrung, im Drama, gefangen sind. 

Nur dann, wenn wir Vedana und unsere Reaktion darauf klarsehen und 

erkennen, haben wir die Freiheit, unsere Umgangsweise zu wählen.  

Vielleicht merken wir dann, dass es ja eigentlich egal ist, ob's ein bisschen 

unangenehm (oder angenehm) ist, gemessen am Aufwand, den wir 

betreiben müssen, ums anders hinzukriegen. Könnten wir einfach in Frie-

den sein mit dem was ist, wäre das Problem schon gelöst. 
 

Es ist schon eine Kunst, Achtsamkeit soweit zu schulen, dass die Warn-

lichter aufleuchten, wenn unheilsame Reaktionen (und damit Leiden) 

beginnen und etwas in uns sagt "Hallo, jetzt ist es Zeit hinzuschauen, denn 

du bist gerade im Begriff dich in etwas hineinzustürzen das eigentlich völlig 

unnötig ist". Ein wesentlicher Punkt.  
 

Besonders anspruchsvoll in unserem überladenen, komplexen und ge-

schäftigen Alltag. Völlig anders, als wenn wir in Nordindien in der Abge-

schiedenheit unter Bäumen sitzen würden und nur einmal im Tag im 

nächsten Dorf Essen holen müssten!  
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

51 
 

Die Reaktivität des Verlangens und Anhaftens, der Ablehnung und des   

Hasses ist wahrscheinlich schon als Teil evolutionärer Prozesse in uns 

eingebaut. Ich nehme an, dass diese Reaktivität in unseren Zellen einge-

bettet ist, als sinnvoller Überlebensmechanismus: 

Bei dem was angenehm und somit anziehend ist, bleibt man dran und das, 

was unangenehm "oder schmerzhaft ist, lehnt man ab, denn es ist oft 

gefährlich oder gar lebensbedrohend." 

Schließlich müssen auch vollständig Befreite, die keine Kilesa mehr haben, 

ihre Hand möglichst schnell zurückziehen, wenn diese mit einem glühend 

heißen Gegenstand in Berührung kommt. 
 

In den Pali-Texten gibt es eine Stelle, an welcher der Buddha sagt, er müsse 

sich hinlegen, weil er Rückenschmerzen habe. Die Rückenschmerzen waren 

stark genug, dass er jemanden bat, die Lehrrede an seiner Stelle zu geben. 

Damit wird aber nicht gesagt, dass er deshalb innerlich auch nur im 

Geringsten gelitten habe. 
 

Genau dies kann für uns ein hilfreiches Maß sein: Zu sehen, wie weit wir, 

dank unserer Praxis, innerlich nicht mehr leiden müssen, weil unange-

nehme Vedanas nur noch durch Körpererfahrungen ausgelöst werden 

können, aber nicht mehr zu emotionalem Leiden führen. 
 

Das heißt zum Beispiel, dass der Arm schmerzt, aber dies kein emotionales 

Problem mehr ist. Man muss vielleicht nun lernen die Computer-Maus 

linkshändig zu bedienen. Dies ist ein wenig mühsam, ist aber kein 

wirkliches Problem, weil man keine unangenehmen emotionalen Vedanas 

mehr schafft.  
 

Unangenehme und schmerzhafte körperliche Vedanas sind also unver-

meidbar, da wir nun mal einen Körper haben. Aber es ist nicht zwingend, 

deshalb auch unangenehme Geisteszustände produzieren zu müssen.  
 

In diesem Sinne ist Sylvia Boorsteins Aussage an uns alle, die ernsthaft 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

52 
 

 praktizieren, zu verstehen: 'Schmerz ist unvermeidlich, Leiden ist 

freiwillig.' 

Ich habe einige Vorträge vom Ehrw. Mahaghosananda aus Kambodscha 

gehört. (Im IMS, in Konolfingen, etc.) Es war immer der gleiche Vortrag: 

"Vedana is the Eater". Es war die Beschreibung des Prozesses der abläuft 

während unserer endlosen Suche nach angenehmen und unserer endlosen 

Flucht vor unangenehmen Vedanas. (Findet sich auch in einer Lehrrede.) 

Die Idee dahinter ist eine umgekehrte, als die von Vedana als einem 

rezeptiven Prozess – nämlich die von Vedana welches immer will, immer 

braucht und braucht. Interessante, ungewöhnliche Perspektive. 

 

Sañña-Khandha, die Daseinsgruppe 

der Unterscheidenden Wahrnehmung 
 

Es handelt sich hier um das Unterscheidungsvermögen, um die Prozesse 

von Wahrnehmung. Sañña/samjña ist eine Art kognitives 'Betriebssystem'. 
 

Hier ein Zitat, das ein Gefühl gibt für die dynamischen Prozesse von Sañña. 

Es ist von Shwe Zan Aung aus dem Buch von Lama Govinda über die 

'psychologische Haltung der frühen buddhistischen Philosophie', ein Buch 

mit vielen interessanten Aussagen, Denkweisen und Darstellungen, 

welches ich euch empfehlen möchte: 
 

"Damit wir beim Betrachten einer Rose denken können: 'Ich sehe eine 

Rose!', braucht es eine Anzahl komplexer Abläufe visueller Wahrneh-

mung. Farben und Formen müssen unterschieden, vom Hintergrund und 

der Umgebung abgegrenzt werden.  
 

Diese vergleichenden Prozesse laufen Hunderttausende von Malen ab, bis 

ein anderer, der sogenannte synthetische Prozess beginnt. Auch dieser 

wiederholt sich viele Male und formt aus den einzelnen, abwechselnd vor-

gestellten Teilbildern das Gesamtbild einer Rose.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

53 
 

Dann folgt der Prozess der Sinnerfassung, der sich wiederum über eine 

gewisse Zeitspanne wiederholt. Ihm schließt sich der Prozess der Namens-

erfassung an, der dazu dient, einen Namen für diese Erfahrung zu finden. 
 

Ist der Name dem Wahrnehmenden bereits bekannt, wie im Beispiel 'Rose', 

können weitere Prozesse ablaufen: Ein Prozess, der 'Konvention' heißt, und 

ein Prozess, der 'Vergleich' heißt. Aus diesen beiden Prozessen heraus wird 

das Urteil gebildet: 'Dies ist eine Rose!'  
 

Diese komplizierten Prozesse der reproduktiven und konstruktiven 

Bildwerdung, der Erinnerung, Vorstellung, Unterscheidung, des Urteilens 

und Klassifizierens folgen einander so schnell, dass die Wahrnehmende 

glaubt, sie 'sehe' augenblicklich eine Rose." 
 

Aus einer großen Menge von Input (200/sec., der Rest wird vom Gehirn 

weggefiltert) muss in Blitzesschnelle eine klar verständliche Vorstellung 

der vorhandenen Situation konstruiert werden.  

Das visuelle Rohmaterial 'runde, gelbe Form', welches z. Bsp. auf eine gelbe 

Kappe, eine Klangschale, eine Ess-Schüssel oder anderes hindeuten könnte, 

wird detailliert untersucht, bis klar wird, dass es eine Klangschale ist. In 

Sekundenbruchteilen. 
 

Wir sind unabdingbar auf diesen inneren Prozess angewiesen, um eine 

Ahnung davon zu erhalten, was in unserem persönlichen Universum in 

jedem gegebenen Moment vorhanden ist. Ein wesentlicher Teil des Pro-

zesses ist die Einordnung und die Interpretation der erfahrenen Input-

Masse.  
 

Wir können die Dinge, die Objekte, die Lebewesen nie als solche wahr-

nehmen. Immer sind es gewisse Seh-, Höhr-, Riech-, Schmeck-, Tast- oder 

Denk/Fühl-Erfahrungen, aus denen wir schließen, dass ein bestimmtes 

Ding, eine bestimmte Person "dort draußen" ist. (Ob es "dort draussen" 

überhaupt gibt, bleibe dahingestellt.) 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

54 
 

Die Illustration von den fünf Blinden, die zum ersten Mal einem Elefanten 

begegnen, den jeder an einem anderen Punkt berührt, wobei einer glaubt 

es sei eine Röhre (Rüssel), einer, es seien vier Säulen (Beine), ein weiterer, 

es seien große Blätter (Ohren), ein anderer, es sei eine Wand (Seite) und ein 

letzter, es sei ein Speer (Stoßzahn) ist ein gutes Beispiel für die Funktionen 

der Interpretation des Rohmaterials der Sinneseindrücke, welche Sañña-

Khandha bewältigen muss. Hier sehen wir die Problematik der Interpre-

tation von rohem Sinnes-Input.  

(Die Geschichte geht hier noch weiter: http://discordia.loveshade.org/ 

apocrypha/elefant.html) 

Die oben erwähnte Klangschale könnte zum Beispiel von einem Hund als 

Ess-Napf wahrgenommen werden. 
 

Anders liegt das Beispiel der Fata Morgana. Wer solche schon gesehen hat, 

(ich sah sehr eindrückliche auf meiner Reise durch die Sahara) weiß, dass 

wirklich Seen oder Städte sichtbar sind. Erst wenn man näher kommt, wird 

klar, dass es sich entweder um reine Hitzespiegelungen oder um die 

verzerrte Erscheinung anderer Objekte handelt. 
 

Es stellt sich also die Frage nach 'korrekter Wahrnehmung' (pramana). 

Eine Wahrnehmung ist korrekt, wenn das Wahrgenommene die ihm 

zugeschriebene Funktion erfüllen kann. Die Fata Morgana eines Sees kann 

zum Beispiel die Funktion eines Sees nicht erfüllen. (Man kann nicht daraus 

trinken oder darin baden.)  

Wenn man im Dunkeln ein Seil sieht, es als Schlange wahrnimmt und heftig 

erschrickt, ist dies offensichtlich eine falsche Wahrnehmung. Das Seil kann 

nicht die Funktion einer Schlange erfüllen, sondern nur jene eines Seils.  
 

Es gibt in diesem Sinne also eine Definition, ein Maß für korrekte Wahr-

nehmung: Die Basis für die Zuschreibung (Imputation) muss die Fähigkeit 

haben, das zu sein, was man ihr zuschreibt. 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

55 
 

 

Wenn ich dort hinüber schaue und im Halbdunkel aufgrund eines hellen 

Ovals und bestimmten waagrecht und senkrecht angeordneten Linien 

glaube, Marianne zu erkennen, muss dies (das wahrgenommene helle Oval) 

die Funktionen von Mariannes Gesicht erfüllen können, d.h.  ist die Wahr-

nehmung richtig.  

Wenn sich nun aber herausstellt, dass das, was ich dort wahrnehme tat-

sächlich die Funktionen von Lisbeth erfüllt, dann ist die Wahrnehmung 

falsch. 

Viel mehr kann nicht gesagt werden, denn es gibt keine ultimativ, letztlich 

reale Wirklichkeit über die man sagen kannst, dieses hier IST das - defini-

tiv, durch dick und dünn. Einmal mehr lässt die Leerheit (shunyata) 

grüßen! 
 

Ein ähnliches Spiel läuft mit der Namensgebung: Diese muss mit dem 

Wahrgenommenen übereinstimmen. Aber man kann sich natürlich darü-

ber streiten, ob es sich bei einem bestimmten Ding um ein Trottoir oder 

einen Bürgersteig, um einen Plüschpullover oder einen Nicki-Überzieher, 

um ein Auto oder einen PKW handelt. 

Im 'Meditationsmodus mit offenen Augen' kann man Dinge anschauen, 

ohne zu wissen was es ist. Oder man kann Geräusche hören, ohne dass ein 

Bild oder ein Wort dazu aufsteigt. Dies ist aber meist nur kurz möglich, 

denn sehr schnell tritt die Namensgebung in Aktion. 
 

Im Prozess der Achtsamkeitsmeditation nehmen wir zum Beispiel ein Ge-

räusch wahr, von dem uns etwas (was?) sagt, dass es 'draussen' stattfindet. 

Die Achtsamkeit ist beim 'Hören'. 

Dann folgt die Namensgebung 'Auto' und die Achtsamkeit sieht 'Denken'. 

Vielleicht folgt eine weitere Interpretation 'wieder einer dieser lärmigen 

Gleitschirmflieger-Busse'. Die Achtsamkeit sieht 'Denken' – und bereits ist 

vielleicht Ärger entstanden. Die Achtsamkeit spürt 'Ärger'.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

56 
 

Wissensklarheit sieht das Ganze als einen Prozess abhängigen Entstehens – 

und erkennt anatta. 
 

Ein wichtiger Praxisaspekt ist also das Unterscheiden-Lernen von direkter 

Erfahrung und Konzept (siehe Josephs 'Concept and Reality' Vortrag und 

Kapitel. In Deutsch, hier zu finden: http://www.palikanon.de/ 

vipassana/goldstein/goldstein05.htm#Abend ) 
 

Wenn wir auf der Ebene der Benennung und der Konzepte bleiben, 

erscheint Erfahrung als fest und relativ unveränderlich. Das Konzept 

'Hand' bleibt immer 'Hand', während die direkte, achtsame Spür-Erfahrung 

von Hand einen ständig sich verändernden Tanz von Empfindungen 

aufdeckt. 
 

Ich erinnere mich, als ich nach über drei Jahren aus Indien zurückkehrte 

und meine Mutter zum ersten Mal wiedersah, war sie: eine mir fremde, 

ältere Frau. Eine sehr eindrückliche Erfahrung. Diese dauerte aber knapp 

eine oder zwei Minuten – und schon war Muttern wieder genau die gleiche 

wie immer.  

Für einen Moment war der riesige Unterschied von drei Jahren sicht- und 

spürbar, dann schnappte die Wahrnehmung zurück in den Konzept-Modus 

'meine Mutter' – und alles schien wieder solid. Dabei ist Wahrnehmung, 

und damit Leben, ein dynamischer Prozess und nicht eine Welt fester 

Identitäten und fixierter Lebewesen. 
 

Bei fünf der sechs Arten von Wahrnehmung sind die Sinnesorgane invol-

viert (Seh, Hör Riech, Schmeck, Spür/Tast). Mit jedem Moment von Wahr-

nehmung entsteht gleichzeitig auch ein Vedana (d. h. sie ist angenehm, 

unangenehm oder neutral). 

Wahrnehmung ist also ein sehr komplexer Prozess aus Funktionen von 

Sañña-Khandha (eng verwoben mit den andern vier Khandhas). 
 

http://www.palikanon.de/vipassana/goldstein/goldstein05.htm#Abend


Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

57 
 

Von den Khandhas sehe ich Sañña (neben Vijñana) als das am schwersten 

zu erkennende. Ich weiß gar nicht wie weit man diesen Prozess, (dieses 

Khandha) überhaupt wahrnehmen kann, da es sich ja gerade um den 

Prozess der Wahrnehmung selbst handelt. Vielleicht ist es für die Praxis der 

Befreiung auch etwas weniger relevant als dies zum Beispiel Vedana oder 

Sankhara sind.  

 

Sankhara-Khandha, die Daseinsgruppe der Bildekräfte 
 

Sankhara/samskara wird übersetzt als Formationen, Bildekräfte, Tenden-

zen, Gestaltungen. 

Ich finde das traditionelle Bild des Töpfers oder der Töpferin interessant. 

Hier wird, im Gegensatz zu Vedana, reagiert, gewirkt, erschaffen, und zwar 

sehr oft als Antwort oder Reaktion auf Vedana - oder als Reaktion auf 

vergangene Vedanas, an die man sich noch erinnern kann oder, mit Blick 

auf zukünftige Vedanas, die man entweder gerne erfahren möchte oder 

lieber vermeiden würde. 
 

Sankhara-Khandha ist das, was reagiert, was Stimmungen, innere Hal-

tungen und Qualitäten verursacht, seien es liebevolle Güte oder Hass, seien 

es Anhaften und Verlangen oder Abkehr und Großzügigkeit, oder seien es 

energetische Geistesfaktoren wie Schläfrigkeit oder Wachheit, oder per-

zeptive Faktoren wie Täuschung oder klares, korrektes Sehen, Zerstreuung 

oder Sammlung - sie alle werden zum Sankhara-Khandha gezählt. 
 

Es sind also Formationen, Bildekräfte, Gestaltungen, Tendenzen oder 

gewohnheitsmäßige Reaktionen. Dabei ist es genau hier, in diesen Prozess 

von Sankhara, in den man durch die Praxis, eingreifen kann. Dadurch läuft 

Sankhara nicht mehr 'gewohnheitsmäßig' ab, sondern 'bewusst gewählt'.  

'Gewohnheitsmäßige Reaktion' ist deshalb nicht die richtige Beschreibung   

von Sankhara, da sehr wohl auch mit Achtsamkeit, Erkenntnis und Weis- 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

58 
 

heit gewählte Reaktionen erfolgen können. 
 

Das Sankhara Khandha könnte man auch die 'Quelle des Karma' nennen. 

Es ist der Bereich, in welchem Karma 'produziert' oder 'verursacht' wird. 

Deshalb auch das Bild des Töpfers oder der Töpferin, welche Formationen 

(oder Tendenzen) 'bilden' oder 'bewirken'. 

Alle heilsamen und alle unheilsamen Geistesfaktoren sind Teil dieses 

Khandha und bekanntlich sind es ja sie, die Karma schaffen. (Ausnahmen 

sind Vedana, Sañña. Dies sind ebenfalls Geistesfaktoren, aber nicht Teil des 

Sankhara-Khandha.) 
 

Es folgt die Liste der 52 Geistesfaktoren (cetasika/caitta) nach dem 

Theravada-System. Erklärungen anschließend.  

 

Die 52 Geistesfaktoren (cetasika) im Theravada-Modell 
 

Die sieben allgegenwärtige Geistesfaktoren (sabbacittasadharana): 

1 Kontakt        phassa 
 

2 Erfahrungsmäßige Gefühlstönung    vedana 
 

3 Unterscheidung, Wahrnehmung    sañña 
 

4 Intention, Absicht        cetana 
 

5 Einsgerichtetheit       ekkagata, samadhi 
 

6 Psychische Energie         jivit’indriya 
 

7 Zuwendung der Aufmerksamkeit zum Objekt  

(nicht beeinflussbar, nicht sati)     manasikara 

 

Sechs ›gelegentliche‹ (besondere) Geistesfaktoren (pakinnaka): 

1 Angewandte Aufmerksamkeit     vitakka 
 

2 Anhaltende Aufmerksamkeit     vicara 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

59 
 

 

3 Entscheidung, Entschlossenheit    adhimokkha 
 

4 Bemühen        viriya 
 

5 Interesse, Freude, Entzücken     piti 
 

6 Wunsch, zu tun       chanda 

 

14 unheilsame Geistesfaktoren (akusala): 

1 Unwissenheit, Verblendung     moha 
 

2 Skrupellosigkeit (betrifft die Person selbst)   ahirika 
 

3 Skrupellosigkeit (betrifft andere)    anottappa 
 

4 Ruhelosigkeit, Aufgeregtheit     uddhacca 
 

5 Anhaften, Verlangen      lobha 
 

6 Falsche Sichtweise      ditthi 
 

7 Dünkel, Einbildung      mana 
 

8 Ablehnung, Hass       dosa 
 

9 Neid, Eifersucht       issa 
 

10 Geiz        macchariya 
 

11 Besorgnis        kukkucca 
 

12 Trägheit, Dumpfheit      thina 
 

13 Schläfrigkeit       middha 
 

14 Zweifel        vicikiccha 

 

25 ›wunderbare‹ Geistesfaktoren (sobhana/kusala): 
 

19 universale (heilsame) Geistesfaktoren (sobhanasadharana): 

1 Vertrauen        saddha  
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

60 
 

2 Achtsamkeit, Gewahrsein (eigentlich samma sati)  sati 
 

3 Schamgefühl (betrifft die Person selbst)   hiri 
 

4 Gewissenhaftigkeit (betrifft andere)    ottappa 
 

5 Nicht-Anhaften       alobha, (dana) 
 

6 Nicht-Ablehnung, Nicht-Hass     adosa (metta) 
 

7 Gleichmut, Gelassenheit     tatramajjhattata (upekkha) 
 

8 Ruhe (in Bezug auf die psychischen Aspekte)  kayapassaddhi 
 

9 Ruhe (in Bezug auf die geistigen Aspekte)   cittapassaddhi 
 

10 Beweglichkeit (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayalahuta 
 

11 Beweglichkeit (in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittalahuta 
 

12 Flexibilität (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayamuduta 
 

13 Flexibilität (in Bezug auf die geistigen Aspekte)  cittamuduta 
 

14 Gefügigkeit, Sanftheit  

(in Bezug auf die psychischen Aspekte)    kayakammaññata 
 

15 Gefügigkeit, Sanftheit  

(in Bezug auf die geistigen Aspekte)    cittakammaññata 
 

16 Geschicktheit (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayapaguññata 
 

17 Geschicktheit (in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittapaguññata 
 

18 Aufrichtigkeit (in Bezug auf die psychischen Aspekte) kayujjukata 
 

19 Aufrichtigkeit (in Bezug auf die geistigen Aspekte) cittujjukata 

 

Drei Unterlassungen (virati): 

1 Rechtes Reden       samma vaca 
 

2 Rechtes Tun       samma kammanta  
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

61 
 

3 Rechter Lebenserwerb      samma ajiva 

 

Zwei Grenzenlose (appamañña): 

1 Mitgefühl        karuna 
 

2 Mitfreude        mudita 

 

(Eine) Nicht-Täuschung (amoha): 

1 Nicht-Verblendung, Befreiende Weisheit  paññindriya  

 

- Wenn wir die Liste der 52 Geistesfaktoren (cetasika/caitta) betrachten, 

sehen wir, dass die Nummer Zwei der 'Allgegenwärtigen', nämlich Vedana, 

dazugehört. Das heißt Vedana ist ein allgegenwärtiger Geistesfaktor und 

zwar einer der wenigen, die nicht zum vierten Khandha gehören, weil 

Vedana für sich als separates Khandha gesehen wird. 

Die Nummer Drei auf der Liste ist 'Wahrnehmung' (sañña). Es ist das 

Khandha, welches wir gerade behandelt haben. Es ist ebenfalls nicht Teil 

von Sankhara-Khandha.  

Die restlichen 50 von 52 Geistesfaktoren (im Theravada Abhidhamma) sind 

Teil des vierten Khandha.  
 

- Auch Kontakt (phassa) ist immer, mit jedem Moment der Wahrnehmung, 

anwesend. Ohne Kontakt keine Wahrnehmung.  

Phassa bezieht sich auf den Kontakt der Sinnesobjekte mit dem Sin-

nesorgan und dem entsprechenden Bewusstsein. Damit Kontakt stattfindet 

braucht es zum Beispiel ein intaktes Ohr, ein Geräusch, sowie Raum (in dem 

das Geräusch stattfindet), es braucht Wachsein (also nicht völliges 

Abgelenktsein oder Ohnmacht oder Tiefschlaf).  

Wenn diese Bedingungen zusammentreffen, entsteht unweigerlich Kontakt 

(ob es uns passt oder nicht, ob erwünscht oder nicht). Sonst: Versucht doch 

einmal, dies nicht zu hören! (Schlägt Klangschale an.) 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

62 
 

Kontakt findet ununterbrochen statt (solange wir wach sind). Wir sind ihm 

ausgeliefert, er ist kaum in unserer Kontrolle. Wenn Lärm da ist, hören wir 

diesen, ob wir wollen oder nicht. Wir können davon weglaufen oder 

versuchen die Quelle zu verändern. Aber unsere Möglichkeiten sind 

beschränkt. Es gibt z. Bsp. an langen Retreats Leute, die jede Ecke der 

Meditationshalle ausprobieren, weil sie es am vorherigen Ort nicht aus-

halten. Sie flüchten vom Sitznachbar, der zu laut atmet, zu einem anderen, 

der nach Knoblauch stinkt, zur Heizung die zu laut knackt, zu einem offe-

nen Fenster unter dem Durchzug herrscht... 

Kontakt geschieht einfach – sobald die Bedingungen dafür vorhanden sind. 

Am besten lernen wir natürlich, geschickt damit umzugehen. Kontakt wird 

(warum auch immer) als Geistesfaktor dargestellt. Wahrscheinlich damit 

dieser wichtige Aspekt irgendwo vorkommt.  
 

- Absicht, Intention (cetana) ist ein wichtiger Teil von Sankhara-Khandha. 

Manchmal wird es als Wille übersetzt. Das, was entscheidet zu tun. 

Menschen, die die Anatta-Sichtweise nicht verstehen, fragen oft nach dem 

'Willen' und postulieren, dass der Wille das Ich oder das Selbst sei, sein 

müsse. Natürlich ist der Wille auch einfach eine Funktion, wie alle anderen 

Aspekte auch. Es ist der Wille der will, mehr nicht.  
 

- Der fünfte der allgegenwärtigen Geistesfaktoren ist Sammlung. (Hier 

nicht 'samadhi', sondern sein Synonym 'ekkagata'.) Es bedeutet, dass Eins-

gerichtetheit Teil des normalen Wahrnehmungsprozesses ist.  

Ohne eine gewisse Sammlungsfähigkeit könnten wir gar nicht wahrneh-

men. Wahrnehmung wäre ein allgemeines Durcheinander von zufälligen 

Wahrnehmungsbruchstücken. Damit wir das Eine vom Anderen unter-

scheiden können, das Wesentliche vom Hintergrund, und damit wir dem 

ausgewählten Objekt eine Bedeutung und einen Namen geben können, 

braucht es ein gewisses Maß an Sammlung.  
 

In diesem Sinne ist Sammlung allgegenwärtig.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

63 
 

- Psychische Energie (jivit’indriya) ist eine Art 'Lebensenergie' oder 

psychische Energie. 
 

- Der siebente Faktor ist die 'Zuwendung der Aufmerksamkeit zum Objekt' 

(manasikara). Der Geist muss ständig zwischen Sehen, Hören, Geruch, 

Geschmack, Tasten/Empfinden und Denken/Fühlen auswählen. Es ist ein 

Prozess, der ständig und von selbst abläuft. (Nicht zu verwechseln mit 

'yoniso manasikara'.) 
 

Obschon 50 von 52 Geistesfaktoren zum Khandha der Bildekräfte gehören, 

sollen sie hier nicht alle besprochen werden. (Die Kapitel 7 (S.113) und 13 (192) 

in meinem Buch 'Buddhismus' behandeln diesen Bereich ausführlich.) Auch die 

Liste der Geistesfaktoren nach Asanga ist sehr aufschlussreich. (Sie findet sich auf 

Seite 339 in 'Buddhismus')  

 

Viññana-Khandha, die Daseinsgruppe des Bewusstseins 
 

Als wären die anderen Khandhas nicht schon geheimnisvoll genug, folgt 

nun eines, das noch mysteriöser ist. Man sagt das so einfach: Bewusstsein. 

Man erhält eine kurze Beschreibung und glaubt dann zu wissen was es ist. 

Dabei ist es so völlig rätselhaft: 'Wissen' (viññana/vijñana). 
 

Als kleine Information: In der Visuddhimagga wird es als zweites Khan-

dha aufgezählt (Rupa, Viññana, danach Vedana, Sañña, Sankhara). Die 

üblicherweise genannte Reihenfolge scheint also nicht zwingend. 
 

Was ist Bewusstsein? Hier eine klassische Definition: 'Klar und wahrneh-

mend'. 'Klar' wird oft auch als 'leer' übersetzt, also 'leer und wahrneh-

mend'. Hier muss aber 'leer' richtig verstanden werden.  
 

Hier ist nicht 'leer' im Sinne von 'leer von Selbstexistenz' wie in anatta oder 

shunyata gemeint, sondern 'leer' im Sinne von 'leer von Inhalt'. Bewusstsein 

per se ist (noch) leer von Farben, Formen, Klängen, etc., sonst wäre es nicht 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

64 
 

fähig diese wiederzugeben oder wahrzunehmen. Es wäre wie ein Spiegel, 

der schon angefüllt ist mit Reflektionen und deshalb keinen Platz mehr hat, 

um das, was vor ihm erscheint, zu reflektieren. Absurd. In einem solchen 

Spiegel würde ein Gedränge entstehen. 
 

Ähnlich ist Bewusstsein 'leer' von Inhalten und kann somit das, womit es in 

Kontakt kommt, wahrnehmen. (Bei der Analogie vom Spiegel bezieht sich 

das 'Reflektieren' nur auf sichtbare Objekte. Beim Bewusstsein bezieht sich 

'Wahrnehmen' natürlich auf die Objekte aller sechs Sinne; Sehen, Hören, 

Riechen Schmecken, Tasten und Denken/Fühlen.) 
 

Gleichzeitig hat Bewusstsein die mysteriöse Fähigkeit, das, womit es in 

Kontakt kommt, zu 'reflektieren', es 'wiederzugeben', 'wahrzunehmen' oder 

'zu wissen'. Viññana gibt genau das wieder, womit es in Kontakt ist. 
 

Auch Vedana ist zum Beispiel ein Objekt von Viññana. Bewusstsein 'weiss', 

dass sich etwas angenehm (oder unangenehm) anfühlt. Wären wir im 

Tiefschlaf oder in Ohnmacht und jemand würde uns ins Bein stechen, 

würden wir nichts spüren.  

Wenn Viññana nicht aktiv ist, wird Vedana (schmerzhaftes Stechen) nicht 

wahrgenommen. (Vielleicht ist Schmerz da, aber da ist keiner, der es weiss.) 
 

Die Analogie des Spiegels stellt Bewusstsein als rein reflektive Funktion 

dar. Eine andere Möglichkeit ist die, Viññana als aktiv und kreativ zu sehen: 

Vielleicht ist gar keine äußere Realität vorhanden, welche das Bewusstsein 

über die Sinne reflektieren oder wahrnehmen kann.  
 

Vielleicht gibt es tatsächlich nur Bewusstsein (oder Geist), welcher die 

Dinge des Daseins erschafft und erscheinen lässt. (Vielleicht ähnlich wie im 

Hindu-Mythos, nach welchem das ganze Dasein, uns alle mit einge-

schlossen, ein Traum von Vishnu ist.) 
 

Wir können nicht wissen (und werden nie wissen),  ob es  tatsächlich  eine 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

65 
 

'Außenwelt' gibt oder nicht. Denn alles was unsere persönliche Welt aus-

macht, alles was wir je über die Welt erfahren, ist eine von Moment zu 

Moment erscheinende Serie von Erfahrungen des Sehens, Hörens, Rie-

chens, Schmeckens, plus der konzeptuellen und emotionalen Vorgänge, die 

das Ganze zu einem scheinbar kohärenten Ganzen 'verkleistern' und es 

mittels Annahmen, Ansichten, Meinungen und Glaubenssätzen inter-

pretieren.  

Im Verlauf der Meditation flinker, kontinuierlicher Achtsamkeit kann dies 

sehr deutlich erkannt werden. 'Klar und wahrnehmend', also das was 

'weiss'.  

 

Es gibt sechs Arten von Bewusstsein: 
 

Sehbewusstsein, Hörbewusstsein, Geruchsbewusstsein, Geschmacksbe-

wusstsein, Körperemfindungsbewusstsein und Denk/Fühlbewusstsein. 

Diese sechs Bewusstseine entstehen aus Kontakt (phassa) mit dem jewei-

ligen Organ (Auge, Ohr, Nase, Zunge, Körper sowie Denk/Fühlorgan) und 

den entsprechenden sechs Objekten (Form/Farbe, Geräusch, Geruch, 

Geschmack, Körperempfindung, Gedanke/Gefühl). 
 

Die sechs Bewustseinsarten (viññana) ausführlicher betrachtet, mit drei, 

vier Beispielen für die verschiedenen (sechs) 'Bewusstseinskanäle':  
 

- Wenn ihr die Augen offen haltet, in meine Richtung schaut und wach seid 

könnt ihr nicht anders, als das (den Klöppel) sehen. Zwar könntet ihr die 

Augen schließen, wegschauen oder in Ohnmacht fallen, aber davon mal 

abgesehen findet unweigerlich Kontakt statt – zwischen dem Objekt und 

dem Sehorgan - und damit entsteht unweigerlich 'Sehbewusstsein'. 

Sobald ihr diesen Klöppel anschaut entsteht Sehbewusstsein. Dabei ist es 

nicht der Klöppel, den wir sehen, sondern es ist die Erfahrung, die entsteht, 

auf Grund vom Sehobjekt (von was immer auch Visuelles da ‘draussen' ist), 

dem Auge und dem Bewusstsein. Nicht mehr.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

66 
 

- Wenn man den Klöppel berührt, so wie ich das jetzt tue, dann ist da Härte, 

(ein Gefühl von Härte), lauwarm, und ziemlich glatt – mehr nicht. Da ist 

nicht 'Klöppel'. Da ist einfach so ein Gefühl an den Fingern (und die Finger 

muss ich mir sogar auch vorstellen).  

So ist es einfach nur Empfindung, und damit 'Empfindungsbewusstsein'. 

Also auch wieder das Objekt, das Organ, d. h. der Körper (Finger) und das 

Bewusstsein, das entsteht.  
 

- Wenn hier im Zentrum gekocht wird, ist es unvermeidlich, dass im 

Lehrerzimmer 'Geruchsbewusstsein' entsteht. Wenn man wach ist, eine 

Nase hat, riechen kann (nicht gerade sehr erkältet ist) und unten in der 

Küche gekocht wird, entsteht Kontakt, und somit 'Geruchsbewusstsein'.  
 

- Wenn wir wach sind und Gedanken oder Bilder in unserem Geist auf-

steigen (angenehme, unangenehme oder neutrale), entsteht unweigerlich 

ein Bewusstsein davon (ein Denk/Fühl-Bewusstsein). 
 

Die sechs Organe sind die 'sechs Ayatana' (salayatana), die dem 5. Glied der 

Kette des 'bedingten Entstehens' entsprechen. Fünf davon gehören zu 

Rupa-Khandha. (ayatana =Bereich) 

Zusammen mit den sechs Objekten, wovon ebenfalls fünf zu Rupa-Khan-

dha gehören, (s. oben) ergeben sich die 12 Ayatana. (12 Ayatana = 12 Sin-

nesbereiche.) 

Die sechs Bewusstseine (viññana), die sechs 'Organe' und die sechs Objek-

te ergeben zusammen die 18 Dhatu. (Dhatu = Region, Bereich, Element.  

18 dhatu = 18 Elemente.). 
 

Die achtzehn Dhatu sind eine weitere Beschreibung, (ein anderes Modell 

als das der Khandhas,) von allem was ein Lebewesen ausmacht. Da ist nicht 

noch 'jemand' der die achtzehn Elemente 'hat'. 
 

So wird auch hier wieder Nicht-Selbst (anatta) sichtbar. Und weil keines der 

achtzehn Elemente 'gefunden' werden kann, wenn man sie noch näher 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

67 
 

betrachtet, wird auch ihre Nicht-Selbstexistenz (shunyata) sichtbar. Auch 

hier: eine Erkenntnis, die befreit – wenn sie tief und stabil genug ist. 
 

Entsprechend der klassischen Theravada-Sichtweise entsteht und vergeht, 

erscheint und verschwindet Bewusstsein (viññana) zusammen (und 

gleichzeitig) mit seinem Objekt, genauso wie auch alle anderen entstan- 

denen Dingen der Moment-zu-Moment-Vergänglichkeit unterliegen.  
 

(Sabbe sankhara aniccati.  

Alle entstandenen, erschaffenen Dinge sind vergänglich.)  

Deshalb kann Bewusstsein, genau wie alle anderen vergänglichen Dinge, 

niemals eine Zuflucht, niemals ein sicherer Hafen sein. (Das gleiche trifft 

natürlich auch auf 'Sati', Gewahrsein oder Achtsamkeit, zu, welches einer 

der 52 vergänglichen Geistesfaktoren (cetasika) ist.) 
 

In diesem Zusammenhang sollte man sich mit der Aussage von Ajahn 

Sumedho genauer auseinandersetzen, wenn er schreibt:  

"Awareness is your refuge: (...) Stay with that, because it's a refuge that is 

indestructible. It's not something that changes. It's a refuge you can trust in. 

(….)".   (Ajahn Sumedho, The Sound of Silence, Wisdom Publications, 2007.) 

 

Die Thai-Waldkloster-Tradition von Ajahn Chah und Ajahn Sumedho folgt 

hier (zumindest in ihrer Ausdrucksweise) nicht der klassischen Theravada-

Tradition. Wie ihre Aussagen – oder auch Aussagen von Ajahn Maha 

Boowa über den 'leuchtenden Geist' – zu verstehen sind, sollte mit 

Lehrenden dieser Schule geklärt werden. 
 

Was immer auch der Zugangsweg oder die Darlegungsweise sein mag: 

wenn Identifikation und Anhaften/Ergreifen da sind, sei es an einem der 

Khandhas (oder sei es an Gewahrsein irgendeiner anderen Art, so es dies 

geben sollte), dann entsteht Leiden. Fällt Ergreifen vollständig weg, ist 

vollständige Freiheit da. 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

68 
 

 

Dabei gibt es ganze Meditationssysteme (meist nicht-buddhistische), in 

denen es um Identifikation mit dem 'Zeugen' geht. Das ist ja auch nach-

vollziehbar: Wenn der Geist still ist und Objekte kommen und gehen und 

auch das 'Ich' kaum mehr wahrnehmbar ist, kann das Gefühl aufkommen 

von 'Etwas das weiss', etwas das immer da ist, während der Rest kommt 

und geht. Wenn man sich aber in irgendeiner Art und Weise damit identi-

fiziert entsteht auch hier wieder Leiden. Auch wenn es subtilerer Art sein 

mag. Es ist also egal womit wir uns identifizieren, an was wir anhaften, 

welchen Aspekt der fünf Khandhas wir ergreifen – Anhaften schafft letzt-

lich immer Leiden. 
 

Man kann nirgendwo sonst anhaften, als an diesen fünf, denn diese fünf 

beschreiben die ganze Wirklichkeit.  

Das ist ein wesentlicher Aspekt, den wir verstehen müssen, wenn wir die 

Implikationen dieses Modells verstehen wollen. Es gibt nichts im erfahr-

baren Universum, das nicht die fünf Khandhas ist. Auch im Äußeren nicht. 
 

Es ist nicht „wir sind die Khandhas“ und dann ist da aber noch die 

Außenwelt. Die Khandhas sind eine Beschreibung eines Lebewesens und 

seiner ganzen Welt, oder eigentlich besser: die Beschreibung aller Erfah-

rung eines Lebewesens.  
 

Es gibt keine mögliche Erfahrung, (bei der man noch von 'Erfahrung' reden 

kann), die nicht die fünf Khandhas ist. Außer wir wären jenseits von 

Erfahrung, in etwas, das nicht konditioniert ist, das unkonditioniert ist. 

Entsprechend ist in der Theravada-Sichtweise die Freiheit von allem im 

'Unkonditionierten' zu finden. Sonst nirgends. Sonst ist es konditioniert 

und damit noch immer anicca, dukkha und anatta. 
 

Nicht alle Theravada-Schulen sehen dies genau gleich, aber ich denke, wir 

können das mal so stehen lassen. 

 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

69 
 

Rekapitulierung: 
 

Wir haben der Reihe nach die Khandhas besprochen. 

Zuerst haben wir den Körper und die vier Elemente betrachtet, wir haben 

von der abhängigen Körperlichkeit gesprochen (die 24fache): das Sehor-

gan, Riechorgan, Hörorgan, Schmeckorgan, Körperorgan, dann Sehobjekt, 

Riechobjekt etc., dann Weiblichkeit, Männlichkeit, Lebensenergie, es gibt 

Geistbasis, körperliche Äußerung, sprachliche Äußerung, Raumelement, 

körperliche Beweglichkeit, Geschmeidigkeit, Gefügigkeit, Anwachsen, 

dann Kontinuität, Verfall, Vergänglichkeit und als letztes, stoffliche Nah-

rung. Dies zeigt, wie Körperlichkeit in Abhängigkeit entsteht und vergeht.  
 

Wir haben Vedana betrachtet: Vedana ist dreifach und kann angenehm, 

neutral oder unangenehm sein, und zwar nicht nur im Körper sondern auf 

allen sechs 'Wahrnehmungskanälen'.  
 

Erfahrung kann körperlich angenehm sein (sukha), körperlich schmerzhaft 

(dukkha), geistig angenehm (somanassa), geistig schmerzhaft (doma-

nassa), und neutral.  
 

Vedana ist Teil aller Wahrnehmungen, ist immer und in jeder Erfahrung 

dabei. Manchmal ist es neutral und fällt deshalb nicht auf, aber es ist ein 

'omnipräsenter', immer gegenwärtiger Geistesfaktor. 
 

Als nächstes haben wir uns Wahrnehmung, Unterscheidungsvermögen 

(sañña/samjña), das 'Betriebssystem' angeschaut. (Es folgte ein Zitat von 

Shwe Zan Aung, der in Govindas „die psychologische Haltung der früh-

buddhistischen Philosophie“ zitiert wird - das ist eine interessante Be-

schreibung eines Wahrnehmungsvorganges). 
 

Wir haben darüber diskutiert ob 'reine' Wahrnehmung überhaupt möglich 

ist und haben gesehen, dass Wahrnehmung immer, unweigerlich, kondi-

tioniert ist, konditioniert sein muss. 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

70 
 

Abhängig von Situation, Gefühlslage, früheren Erfahrungen, Angelerntem 

und so weiter und so fort. (Die Geschichte von Käpten Cook, mit seinem 

riesigen Schiff, das von den anwesenden Eingeborenen nicht gesehen wird, 

bis die Matrosen in kleinen Booten ausfahren. Erst dann werden sie 

wahrgenommen…  
 

Anschließend haben wir Formationen, Bildekräfte, Gestaltungen oder 

Tendenzen (samskara/sankhara) besprochen. Es ist die 'Quelle' von Karma. 

Es ist das Khandha das handelt, agiert, und reagiert (im Gegensatz zu 

Vedana, welches eine eher empfangende Funktion ist). Sankhara reagiert - 

und es schafft Karma (während Vedana das Resultat ist von Karma).  
 

Sankharas sind dreifach: karmisch heilsam (kusala), karmisch unheilsam 

(akusala) oder karmisch neutral (heisst: kiriya?).  
 

Wir sind die Liste der Geistesfaktoren oder Geistesfunktionen (cetasika/ 

caita) durchgegangen. Von den Listen die 51 (Mahayana) oder 52 (Theara-

vada) Geistesfaktoren beinhalten, sind alle, außer etwa zwei, Teil des 

Sankhara-Khandha. 
 

Dann haben wir Bewusstsein (viññana/vijñana) betrachtet und haben es 

definiert als 'leer und wahrnehmend' ohne dass man viel mehr darüber 

sagen kann. Es gibt sechs Bewusstseinsarten, entsprechend der sechs 

Objekte und der sechs Organe. 
 

Diese fünf Daseinsgruppen existieren also als komplex (und gesetzmäßig) 

verwobene Prozesse, als Symphonien (Zusammenspiel verschiedener In-

strumente, Melodien, Musikanten, etc.) oder als Kakophonie (wenn 

schlecht gestimmt). 

Es gibt aber niemanden – innerhalb oder außerhalb – der die fünf Khandha 

'hat' oder 'ist'. 

Also kein separat existierendes Selbst oder Ich. Dabei ist es aber völlig 

richtig, die eigenen fünf Khandha (z. Bsp.) 'Ich' zu nennen. 'Ich' oder (in 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

71 
 

meinem Fall) 'Fred' existiert durchaus, in einem 'konventionellen' Sinne 

(eben in der konventionellen oder relativen Wirklichkeit).  

 

Analogien zu den Daseinsgruppen 
 

Es gibt einige Analogien zur Illustration der Khandha. Die Analogien 

stammen wohl aus den Sutten. Es scheint mir aber praktischer, diese in der 

Visuddhi Magga zu studieren, weil dort alles so schön zusammengefasst 

ist.  
 

[Nehmt ein Blatt im Querformat und schreibt die fünf Khandhas unter-

einander. Körperlichkeit (rupa), Gefühlstönung (vedana), Unterschei-

dende Wahrnehmung (sañña), Bildekräfte (sankhara), Bewusstsein 

(viññana)].  
 

Das ist es, was wir sind und es ist das woran wir haften. Wir reden hier von 

den Khandhas, aber eigentlich sind es die 'fünf Daseinsgruppen des 

Anhaftens' (upadana khandha/upashthana skandha). Leiden entsteht 

durch das Anhaften an den Khandhas. Es folgen fünf Analogien.  

 

Erstes Beispiel – die einzelnen Khandha:  
 

- Körperlichkeit wird verglichen mit Schaumblasen. Buddhaghosa 

erklärt: Schaumblasen, weil diese keinen Druck aushalten. Der Körper ist 

empfindlich und äußerst verletzlich. Wenn wir einen Körper haben, haben 

wir schon grundsätzlich das Problem, dass es so wenig braucht, bis er aus-

einanderfällt. 

Schaumblase zeigt recht offensichtlich wie wenig es braucht. Sogar wenn 

wir dies selbst bereits erfahren haben, stellen wir uns immer wieder vor, es 

sei bei uns anders.  
 

Vielleicht geht es euch anders, aber wenn man dreiundsechzigjährig ist, 

wird es noch offensichtlicher. Wenn ich zum Beispiel den Arm so halte, 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

72 
 

dann wird er bald gefühllos.  
 

- Vedana wird verglichen mit Wasserblasen, weil diese nur für einen 

Moment dauern, bis sie platzen. Es bedeutet, dass Vedana nicht befrie-

digen kann. Vedana ist das, was uns mit bleibender Befriedigung ver-

sorgen müsste. Es ist die Erfahrung von Vedana, die ausmacht, ob etwas 

befriedigend ist oder nicht.  

Wenn nun Vedana wie eine Wasserblase ist, wird leicht ersichtlich warum 

es problematisch ist, daran zu haften. Weil wenn wir an Wasserblasen an-

haften - ernsthaft und mit Herzblut - haben wir ein Problem.  
 

- Unterscheidende Wahrnehmungen (sañña/samjña) werden mit Luft-

spiegelungen verglichen. Sie spiegeln etwas vor. Sie geben uns den 

Eindruck es sei etwas da, wo nichts ist.  

Ich habe noch nie ganze Städte und Schlösser als Luftspiegelungen gese-

hen, aber ich bin mit 19 quer durch die Sahara getrampt, dort, wo sie am 

flachsten und am wenigsten spektakulär ist. So oft schienen Camions sich 

zu nähern und wurden grösser und grösser bis zu einem Punkt, an dem sie 

in der Mitte zu zerbrechen schienen - und dann stand ein Fass da, einfach 

nur ein Fass, die Pistenmarkierung. Wie bei uns im heißen Sommer, wenn 

die Straße nass zu sein scheint, aber es sich herausstellt, dass es nur eine 

Spiegelung ist. 

Unterscheidende Wahrnehmungen sind vergleichbar mit Luftspiege-

lungen. Wenn wir an Luftspiegelungen anhaften, haben wir ganz offen-

sichtlich ein Problem.  
 

- Bildekräfte, Formationen (sankhara/samskara) werden mit Bananen-

bäumen, mit „Pisangstauden“, verglichen. Da ist mir der spezifische 

Zusammenhang nicht ganz klar. Aber es ist wichtig zu wissen, dass Bana-

nenbäume keine eigentlichen Stämme haben. Vielmehr sind es einfach 

gerollte Blätter (Zigarrenprinzip), die aussehen als wären sie ein Stamm. 

Dabei ist nichts Solides da, nur Schichten ohne festen Kern.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

73 
 

Bildekräfte sind ohne festen Kern, sind einfach eine Abfolge von Eigen-

schaften. Auch daran zu haften schafft Leiden.  
 

- Bewusstsein (viññana/vijñana) wird verglichen mit Trugbildern 

(ähnlich wie Luftspiegelungen). Sie gaukeln einem etwas vor. Auch dort 

haben wir ein Problem, wenn wir daran haften. 
 

Dies sind die Illustrationen für die einzelnen Khandhas.  
 

Es folgen die fünf Daseinsgruppen des Anhaftens zusammenge-

nommen, in drei Beispielen. Die folgenden zwei Bilder sind recht 

dramatisch. Sie zeigen sehr klar die Richtung (und auch die Disposition 

oder Stimmung) der frühbuddhistischen Sichtweise.  
 

Das Beispiel der Krankheit: 

- Körperlichkeit ist wie ein Krankenhaus. 
 

- Vedana ist wie die Krankheit. 
 

- Unterscheidende Wahrnehmung ist wie die Krankheitsentstehung, der  

   Prozess der Krankheit. 
 

- Bildekräfte sind der Krankheitserreger, die Ursache. 
 

- Bewusstsein ist der/die Kranke, ist das, was die Krankheit hat.  
 

- Der Körper (rupa) ist der Ort, an dem das Problem stattfindet, quasi die 

Lokalität, das Spital, in dem Dukkha stattfindet.  
 

- Die Krankheit selbst, die Erfahrung, ist Vedana, das, was spürt, erfährt. In 

diesem Sinn ist Vedana die Krankheit, denn es fühlt sich leidvoll an. 
 

- Vedana entsteht nur, wenn die Wahrnehmung (sañña) stattfindet. Der 

Prozess der Wahrnehmung muss stattfinden, damit Vedana gleichzeitig 

überhaupt stattfinden kann. So entspricht die unterscheidende Wahrneh-

mung dem Prozess der Krankheitsentstehung.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

74 
 

 

- Bildekräfte sind die Erreger. Das heißt, es ist Sankhara, das Karma schafft. 

Karma (das haben wir vorhergesehen) ist die Ursache für Vedana. Das 

heißt, Karma, Bildekräfte, sind Ursache für Vedana, die Krankheit. 
 

Wenn ihr in das Ganze in eine zeitliche Abfolge bringen wolltet, müsstet ihr 

zuerst Bildekräfte schreiben, dann erst Vedana. Es wären also zuerst 

Bildekräfte (die Erreger), dann unterscheidende Wahrnehmung (der 

Krankheitsprozess), dann Vedana (die Erfahrung), der Ort wo dies 

stattfindet ist Rupa (das Spital).  
 

- Wer die Erfahrung macht (oder hat) ist das fünfte Khandha, Bewusstsein 

(viññana). Es 'weiss' um die Erfahrung. (Nicht aber 'ein Zeuge', ein Selbst', 

sondern einfach ein weiterer prozesshafter Aspekt.) Ohne Bewusstsein 

gäbe es null Erfahrung, Tiefschlaf, Ohnmacht.  
 

Das Beispiel vom Straftäter, der bestraft wird: 

- Körperlichkeit (rupa) entspricht dem Kerker, dem Gefängnis, dem Ort wo 

die Bestrafung stattfindet.  
 

- Vedana entspricht der Strafe, der Erfahrung der Strafe. (Zu Buddhas  

 Zeiten meist sehr hart: Auspeitschung, Stockschläge und Schrecklicheres).  
 

- Unterscheidende Wahrnehmung (sañña) ist das Verbrechen, der Prozess 

der bewirkt hat, dass man im Kerker landet und bestraft wird.  
 

- Die Bildekräfte sind der Strafvollzieher, also die Ursache für das 

schmerzhafte Gefühl, für die Strafe. (Also das, was Vedana verursacht.)  
 

- Das Bewusstsein (viññana) wird verglichen mit der Verbrecherin oder 

dem Verbrecher, also mit dem, der es erfährt.  

 

Das Beispiel vom Kochen und Essen: 

- Körperlichkeit (rupa) entspricht dem Topf, dem Speisetopf. Das ist der 

Ort. 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

75 
 

- Vedana, die Erfahrung, entspricht der Speise. 
 

- Unterscheidende Wahrnehmung (sañña) entspricht der Zukost, (das heißt 

offenbar Zutaten, ingredients). Es ist die Entstehung, das, was es dazu 

braucht (nicht die Ursache, aber der Prozess). Vielleicht könnte man hier 

auch 'das Kochen' nehmen. 
 

- Bildekräfte ist der Speisemeister, die Köchin, dasjenige, was zubereitet. 
 

- Bewusstsein ist der/die Speisende. 
 

Wir hatten also den ersten Punkt 'Schaumblase, Wasserblase, Luftspiege-

lung, Pisangstaude und Trugbild. Das sind die fünf Khandha einzeln. 

Die darauffolgenden Beispiele, Krankheit, Strafe und Speise, illustrieren die 

fünf Khandhas zusammengenommen, als die Art und Weise, wie die fünf 

zusammen funktionieren.  

 

Das fünfte Beispiel – die 'fünf im Besonderen': 

- Körperlichkeit soll als etwas 'Unreines' gesehen werden (asubha). 
 

- Gefühlstönungen (vedana) sollten als etwas 'Leidvolles' (dukkha) gesehen 

werden. (Von Nyanatiloka übersetzt als 'Elend'. Netter übersetzt als 'nicht-

erfüllend', 'nicht-befriedigend'. 

Buddha hat Dukkha, als nicht frei von den drei üblen Zuständen bezeich-

net.) 
 

- Unterscheidende Wahrnehmung (sañña) und Bildekräfte (sankhara) sollte 

man als etwas 'Unpersönliches' (anatta) sehen, vor allem, weil sie keine 

Gewalt oder Kontrolle über sich selbst haben.  

Wahrnehmung und Bildekräfte sind gesetzmäßige Prozesse und in diesem 

Sinne haben sie keine Kontrolle über sich selbst. (Obschon natürlich eine 

heilsame Kultivierung der Bildekräfte einen sehr positiven Einfluss hat.) 

Also 'unpersönlich'.  
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

76 
 

- Bewusstsein (viññana) sollte als etwas 'Unbeständiges' (anicca) gesehen 

werden, weil es dem Entstehen und Vergehen unterworfen ist. 
 

Hier haben wir also Unreines (asubha), dann folgt Leidvolles (dukkha), 

dann Anatta, und dann noch Anicca. Dies sind die vier Eigenschaften aller 

erschaffenen, existierenden Dinge, die, wenn man sie mit getäuschtem, 

verblendetem Geist betrachtet, als die 'vier Verkehrtheiten' (vipallasa) 

agieren. 
 

Die vier Verkehrtheiten sind, wenn wir sie noch einmal in der gleichen 

Reihenfolge betrachten: 

Bei Rupa: Unreines als rein zu sehen, oder Unschönes als schön zu sehen 

(als subha zu sehen, was asubha ist).  
 

Bei Vedana: Als glückbringend zu sehen, was leidvoll ist (als sukha zu 

sehen, was dukkha ist).  
 

Bei Nummer drei (sañña) und vier (sankhara): Als selbst, persönlich und 

kontrollierbar zu sehen was nicht selbst, nicht persönlich und nicht unter 

unserer Kontrolle ist (als atta zu sehen, was anatta ist).  
 

Und Nummer fünf, Bewusstsein: als bleibend und dauerhaft zu sehen, was 

im Grunde genommen vergänglich ist (als nicca zu sehen, was anicca ist). 

(Und es ist interessant zu sehen, dass genau beim Bewusstsein dies gerade 

noch einmal gesagt wird.) 
 

Wenn man einzelnen Aspekten der fünf oder an allen fünf Khandhas als 

Ganzes anhaftet, entsteht Leiden. Und wir haften ihnen (fast) immer an. 

Manchmal ist es einfach der Körper, an dem wir anhaften, manchmal 'mein' 

Knie, das das Problem ist, manchmal ist es 'meine' Vorstellung, 'meine' 

Meinung, 'meine' Idee, manchmal ist es einfach ein unangenehmes Gefühl, 

vielleicht nicht einmal ein Körpergefühl, das zum Problem wird. 
 

Wo immer Anhaften ist, haben wir ein Problem, entsteht früher oder später 

Leiden. Dabei ist mit Anhaften natürlich nicht immer nur 'anhaften' 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

77 
 

gemeint, sondern jede Art von ungeschickter (akusala) Reaktion, sei es 

Anhaften oder Verlangen, sei es Aversion, Ärger, Wut oder Hass, Neid, 

Eifersucht, Stolz, Einbildung oder was immer. Anhaften steht für sie alle. 

Mit Anhaften beginnt das Leiden. 

 

Befreiung 
 

Die Lehre (das Modell) der zwölf Glieder des abhängigen Entstehens stellt 

den dynamischen Prozess des Anhaftens dar und damit der Entstehung des 

Leidens – und sie stellt die Art und Weise dar, in der man diesen Prozess 

(durch Praxis) unterbrechen und dadurch Leiden beenden kann. Rechte 

Erkenntnis und Rechte Gesinnung sind die Mittel, die Befreiung möglich 

machen. 
 

Ich sehe, dass ihr eine Kopie von "The Stillness of Being" von Ajahn Vira-

dhammo dabei habt. Es geht um das Kapitel „Trying to Find a Sweet One“. 

Es hat mit rechter Erkenntnis zu tun;  

①„Right understanding, is in part the insight we need, in order to 

undertake the Buddhist project of liberation, in the same way that we need 

some understanding to start any project such as creating a garden or 

building a new home”.  
 

Wir müssen genau wissen, was wir da tun und worum es geht, sonst 

bringt's nichts.  
 

② “Perhaps our understanding is very rough at first, we learn as we go, but 

at least we have some sense of the work involved for the development of 

our lives in line with the teachings of the Buddha. We need to understand 

the logic of how to proceed”.  

Genau das ist auch der Sinn des Studiums; klarer zu wissen, was wir da tun 

und was das Wesentliche dabei ist.  
 

① Die Übersetzungen sind in der Anlage am Ende des Buches wiedergegeben.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

78 
 

③ „It is not simply a matter of accumulating knowledge or acquiring infor-

mation. The knowledge has to enter our hearts, so that we have the right 

faith, the right conviction and the right intelligence to develop our lives in 

a skilful and liberating manner”.  
 

Darum geht es also wirklich. Dabei finde ich "to develop our lives" beson-

ders interessant, anstatt einfach "to develop our meditation."  
 

④ "To do this, we need to understand the teachings concerning the five 

Khandha." Anschliessend wird das folgende Chanting zitiert:  
 

"Birth is dukkha, aging is dukkha, death is dukkha, sorrow, lamentation, 

grief and sorrow is dukkha".  
 

Falls also nicht klar ist, was mit dukkha gemeint ist: Eben 'Geburt, Altern, 

Sterben und Tod, Sorgen, Kummer, Schmerz, Verzweiflung sowie das 

Zusammensein mit dem was wir nicht mögen, getrennt sein von dem was 

wir mögen, nicht erhalten was wir gerne hätten, erhalten, was wir lieber 

nicht möchten', "in brief, the five focusses of attachment are dukkha", und 

diese 'focusses' sind eben die Khandha. 
 

⑤ (Seite 32 unten:) "Thus, to have right view or right understanding we 

must understand this crucial element of the Buddhist project. To seek the 

deepest spiritual fulfillment in the khandhas or in sense experience is a 

mistake. It´s like searching in the fridge for a hot meal."  
 

Die tiefste spirituelle Erfüllung in den Khandhas oder in Sinneserfahrung 

zu suchen ist ein Fehler, so als würde man im Kühlschrank nach einer 

heißen Mahlzeit suchen.  

Das ist eine radikale Aussage – denn, wo suchen wir üblicherweise? In all 

dem was uns bekannt ist, liegt es gerade nicht! Solange wir in dem suchen, 

was uns bekannt ist (also in den fünf Khan-dhas) finden wir es nicht, (denn 

es ist sehr selten, dass man eine heiße Mahlzeit im Kühlschrank findet). 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

79 
 

Sonst sind wir wie Nasruddin, der am Markt sitzt, von einem Haufen 

scharfer Chilis isst und mit Tränen, die ihm übers Gesicht laufen, unvor-

stellbar leidet. Seine Freunde fragen: 

"Nasruddin, was tust du da? Worauf er antwortet: "Ich warte darauf, eine 

süße zu erwischen."  
 

Ist es nicht vielleicht genau das, was wir immer wieder tun? Dabei ist die 

Analogie nicht ganz korrekt; weil die Chilis, die wir essen, oft noch etwas 

Zucker oder Schlagrahm vorne drauf haben. 
 

⑥ Und der letzte Punkt (auf Seite 40) fasst zusammen: "This is what under-

standing attachment to the five Khandhas implies." Und fährt fort: "Call it 

five khandhas, call it the cicle of physical processes, call it the mind body 

experience or call it life: If it moves don´t grasp it!" 
 

(Wenn es sich bewegt, wenn es sich verändert, halte es nicht fest!) Und 

natürlich bewegt es sich ständig, da das Ganze ein dynamischer Prozess ist. 
 

Hier haben wir einen der wesentlichen Aspekte der Vipassana-Meditation, 

wie sie ganz besonders in den burmesischen Mahasi- und U Ba Khin- und 

anderen Traditionen geübt wird; zu sehen, dass sich alles rasant bewegt, 

dass es weder eine solide Außenwelt gibt noch solide Ich's im Inneren, die 

sie erfahren, sondern dass es nur den Prozess von Erfahrung selbst gibt, der 

sich ständig und ununterbrochen verändert, seiner eigenen Gesetzmäßig-

keit und nicht unseren Wünschen und Erwartungen entsprechend.  

Deshalb braucht es so viel kontinuierliche Achtsamkeit – damit dies tiefer 

und tiefer erkannt werden kann. (Und wenn dies erkannt wird, vergeht 

einem das Anhaften (manchmal ein wenig) von selbst.) 
 

Ich fühle mich oft sehr privilegiert, wenn ich mit Lehrern oder Lehrerin-

nen, oft gerade den asiatischen, unterwegs bin, sei es vom Flughafen zum 

Zentrum oder beim Sightseeing in den Bergen. Zu sehen, dass sie alle ihre  

ganz eigene Persönlichkeit haben und ihre Vinaya- Regeln (je nach Tradi- 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

80 
 

tion) verschieden handhaben müssen, aber dass jenseits davon meist eine 

grosse Unbeschwertheit und Leichtigkeit durchkommt – das finde ich 

immer wieder inspirierend. 

_________________________________________________________  
 

Die fünf Buddha-Weisheiten 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

   Akshobhya          Ratnasambhava       Vairocana                    Amitabha 

 

 

 

Amoghasiddhi 

 

 

 

(Shalu Gönpa, Tibet, PRC) 
 

Es gibt gewisse Lehren, die den 'Buddha-Geist' oder 'ein völlig erwachtes 

Wesen' beschreiben, auf eine Art und Weise die ich sehr relevant und 

inspirierend finde. Entsprechend dieser Lehre ist jede der fünf Daseins-

gruppen (khandha/skandha) ein grundlegender 'Ur-Aspekt' unseres 

Wesens. Wenn wir diese in verblendeter Weise sehen und erfahren, sind 

wir samsarische Lebewesen, von Konflikt und Leiden zerrissen.  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

81 
 

Wenn wir sie in unverblendeter Weise sehen und erfahren, erkennen wir 

sie in ihrer ursprünglichen Natur, als Aspekte der Buddha-Weisheit, vom 

Anbeginn an vollkommen. Sie sind die fünf Weisheiten, oder die fünf Jinas 

(siegreiche Buddhas - siegreich über alle Täuschung).  

Im Westen werden sie fälschlicherweise oft die 'fünf Dhyani-Buddhas' 

genannt. 
 

Wenn zum Beispiel die leere, unfassbare, ungeborene Natur der Wirklich-

keit (d. h. der fünf Khandhas), vollkommen realisiert wird, ist das die 

sogenannte 'Weisheit der Wirklichkeit' oder 'Dharmadhatu-Weisheit'- die 

erkannt wird (die erscheint, manifestiert, 'which dawns'). 
 

Es ist die zentralste der fünf Weisheiten. Sie ist die ursprüngliche Natur des 

fünften Khandhas, der Bewusstseins-Daseinsgruppe. In einem vollkom-

men erleuchteten Lebewesen, einem Buddha (frei von klesha, karma und 

avarana), ist diese 'Weisheit der Wirklichkeit' der letztliche Zustand des 

Friedens - oder der Befreiung - in und für sich selber. Die eigene Erfüllung. 
 

Diese Lehre (dieses Modell) beschreibt zwar Buddhas, ideale Wesen; ich 

finde aber, dass diese Beschreibung auch große Relevanz hat für uns, weil 

diese Weisheiten unsere eigene grundlegende Natur sind und wir damit in 

Verbindung treten können und sie – wenigstens zum Teil – erfahren und 

ihre heilende und befreiende Wirkung spüren können. 
 

In meiner Beschreibung der fünf Weisheiten werde ich jetzt mit dem ersten 

Khandha, d. h. der ersten Weisheit beginnen und sie dann, eine nach der 

anderen, durchnehmen und versuchen zu beschreiben, welches die 

entsprechende Weisheit ist, in die die Khandha transformiert werden (oder 

als die sie manifestieren).  
 

- Die erste Daseinsgruppe ist also Form (rupa-khandha), welche die fünf 

Sinne und ihre fünf Arten von Objekten, Farbe/Form, Klang, Geruch, 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

82 
 

Geschmack und Körperempfindung einschließt. Also alle materielle Form 

des Universums, innen und außen.  
 

Wenn nun der Geist welcher die 'Weisheit der Wirklichkeit' realisiert hat, 

sich diesen Formen zuwendet, dann werden diese als 'bloße Erscheinung' 

erkannt, ähnlich den Reflektionen im Spiegel… welche erscheinen, aber 

nicht wirklich existieren und nicht als konkret erfasst werden können 

(etwas das wir auch in der Meditation immer mal wieder merken). Damit 

ist die Form-Daseinsgruppe (rupa-khandha) als die 'Spiegelgleiche Weisheit' 

erkannt (oder manifestiert). Sie wird meist durch Buddha Akshobhya dar-

gestellt. (Erdberührungsgeste, meist blau.) 
 

Obschon alle Formen scheinbar zu wechseln und zu verschwinden 

scheinen, der Geburt und dem Tod unterliegend, hat doch nichts sich je 

wirklich bewegt! Nichts hat sich je aus der vollkommenen Stille gerührt. 

Ganz ähnlich wie die Reflektionen im Spiegel, die da zu sein scheinen, 

funkeln, sich bewegen - und doch nicht wirklich sind. 
 

Wie Longchenpa schreibt:  

'So wie die Spiegelung der Sterne auf dem Wasser stetig funkelt- und, 

obschon nichts da ist, doch etwas präsent ist, so sind auch die Bilder der 

scheinbaren Präsenz dieser Welt, die auf den Wassern unseres Geistes 

entstehen, erscheinend und doch nicht fassbar - spiegelgleiche 

Weisheit/Form'.  

('Kindly Bent To Ease Us', Chapt. 5: The Reflection of the Moon in Water – 

frei zusammengestellt.)  
 

- Die zweite Daseinsgruppe ist Gefühlstönung (vedana-khandha), der 

'Geschmack' einer jeden Erfahrung. Weil jede Erfahrung eine 'Gefühls-

tönung' hat, nämlich entweder angenehm, unangenehm oder neutral (wie 

wir das immer wieder in der Meditation sehen), ist Vedana-Khandha die 

Grundlage oder Ausgangslage für alle Reaktivität, von Anhaften und 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

83 
 

Widerstand, Verlangen und Abneigung (wenn Achtsamkeit, Weisheit und 

Gelassenheit fehlen). 
 

Wenn der Geist die leere, unfassbare Natur des Daseins realisiert und alle 

Dinge als bloße Erscheinung erkannt hat, dann begegnet er den Gefühls-

tönungen 'angenehm', 'unangenehm' oder 'neutral' mit großer Gelassen-

heit und innerem Gleichgewicht und manifestiert die 'Weisheit der Wesens-

gleichheit'. Dann ist man gleich nah und gleich offen für alle Lebewesen 

und alle Dinge und die Täuschung der Getrenntheit verschwindet. Diese 

Weisheit wird durch Buddha Ratnasambhava dargestellt.  

(Großzügigkeitsgeste, gelb.)  
 

Es ist in dieser Fähigkeit von Vedana zu 'erfahren', Erfahrung zu 'fühlen', 

dass wir, dass alle Lebewesen, gleich sind. Die leere, unerfassbare Natur 

der Dinge zu sehen, bedeutet auch, dass man die 'gegenseitige Abhängig-

keit' und 'Zusammengehörigkeit' aller Wesen und Dinge zutiefst erkennt 

und erfährt.  

'Inter-sein'(um TNHs Ausdruck zu gebrauchen), die Einheit und Gleich-

wertigkeit der Wesen und Dinge, ist dann vollständig bewusst - und damit 

auch die Tatsache, dass die scheinbaren Begrenzungen (zwischen uns und 

anderen, innen und außen) tatsächlich nur eine Illusion sind. Das Gefühl 

der Getrenntheit fällt weg und echtes, tiefes Mitgefühl für alle Lebewesen 

entsteht.  
 

- Das Form-Khandha ist also die 'Spiegelgleiche Weisheit', das Vedana-

Khandha ist die 'Weisheit der Wesensgleichheit'  
 

- Die dritte Daseinsgruppe ist die der Unterscheidenden Wahrnehmung 

(sañña-khandha).  

Wenn die 'Spiegelgleiche Natur' erkannt ist und die 'Wesensgleichheit' ver-

wirklicht ist, dann wird auch offensichtlich, dass jede Bewegung in diesem  

Netz von gegenseitiger Abhängigkeit eine Wirkung haben muss. 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

84 
 

 

Dies bedeutet, dass alle Handlungen (von Körper, Rede und Geist) Wir-

kungen haben und Resultate zeitigen - sie schaffen Karma. Nichts ge-

schieht in einem Vakuum. Seien es unsere Gedanken und inneren Hal-

tungen, seien es unsere Worte oder Taten, sie werden unfehlbar auf uns 

selber (und andere) einwirken.  

So wie bei einem Stein, den man ins Wasser wirft, die Wellen in alle 

Richtungen laufen - während einer ganzen Weile. 
 

Heilsames, lebensfreundliches, helfendes, heilendes Tun hat angenehme, 

positive Wirkungen für die handelnde Person.  
 

Unheilsames, zerstörerisches, ausnützerisches Tun hat unangenehme, 

schmerzhafte Folgen für die handelnde Person. 
 

Diese ethische Gesetzmäßigkeit klar und korrekt zu sehen und zu erken-

nen ist die Funktion der 'Weisheit der Klaren Unterscheidung', der 

ursprünglichen, grundlegenden Natur des dritten Khandha. Diese Weisheit 

wird durch Buddha Amitabha dargestellt. (Meditationsgeste, rot.) 
 

Diese Weisheit vermag klar zu erkennen, wie das Leben, das Dasein 

funktioniert, und was seine Gesetzmäßigkeiten sind. Sie versteht, was zu 

Leiden führt und was zu Glück und Heiterkeit führt (d.h. sie versteht 

Karma) und sie sieht, wo innere Freiheit liegt. 

Padmasambhava sagt:  

'Meine Sichtweise ist weit wie der offene Raum, aber mein Handeln, 

mein Respekt für Ursache und Wirkung ist so fein wie Mehlstaub.' (Weil 

unser Tun wirkt.)  
 

Also: 

- Das Form-Khandha ist die 'Spiegelgleiche Weisheit' (bloße Erscheinung), 
 

- das Vedana-Khandha ist die 'Weisheit der Wesensgleichheit' (Verbunden- 

  heit), 
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

85 
 

- die Unterscheidende Wahrnehmung ist die 'Weisheit der Klaren Unter- 

  scheidungsfähigkeit'. 
 

- Die vierte Daseinsgruppe ist die der sog. Bildekräfte (sankhara-

khandha) welche alle heilsamen und unheilsamen Emotionen und 

Geistesqualitäten umfasst. Sie ist das, was Handeln, Tun, Agieren verur-

sacht, sei es mental, emotional, verbal oder körperlich. 
 

Mit der Erkenntnis der leeren, bloß erscheinenden Natur motiviert durch 

Mitgefühl und Liebe und mit der Weisheit die klar unterscheiden kann was 

hilfreich und heilsam ist und was nicht, handelt man zum Wohle aller 

Lebewesen, zum Wohle des Lebens selber, mühelos, freudig, furchtlos und 

weise. 
 

Dies ist das Khandha der Bildekräfte, welches als die 'Alles Vollbringende 

Weisheit' funktioniert. Sie wird durch Buddha Amoghasiddhi dargestellt. 

(Furchtlosigkeitsgeste, grün.) 
 

Bildekräfte sind also all die Geistes-Funktionen, -Faktoren und -Zustände, 

welche uns im Positiven wie im Negativen, motivieren, bewegen, zum 

Handeln bringen. Es sind diese Bildekräfte, die, wenn vervollkommnet, alle 

guten Dinge und Werke in weiser Art zur Reife bringen.  
 

- Während man nun in dieser Art und Weise lebt und handelt, aus Mitge-

fühl und mit Weisheit, in der Erscheinung dieses Daseins, ruht man 

unerschütterlich in der Verwirklichung der leeren, ungeborenen Natur, der 

'Weisheit der Wirklichkeit', oder 'Dharmadhatu-Weisheit' (wie oben bereits 

erwähnt).  
 

Es ist die ursprüngliche Natur des Bewusstseins- Khandha (viññana- 

khandha), des fünften. Diese Weisheit wird meist durch Buddha Vairocana 

dargestellt. (Lehr-Geste, meist weiß.)  
 



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

86 
 

- Man könnte sagen: diese Weisheit der letztlichen Natur der Wirklichkeit 

ist der Bereich des eigenen Friedens und der persönlichen Freiheit…. 

….während die anderen vier Weisheiten sich auf dieses konventionelle, 

erscheinende Dasein beziehen und auf das Verstehen und Handeln darin - 

zum Wohle allen Lebens. 
 

So ist der unzerstörbare Friede (einerseits) und das 'bloß erscheinende' 

Handeln für alle 'bloß erscheinenden' Lebewesen (andererseits) tatsächlich 

untrennbar dasselbe! 
 

Wie ein Gedicht sagt 'Die Bodhisattvas handeln - ohne sich zu rühren, und 

Blütenblätter fallen' Oder anders übersetzt 'Die Bodhisattvas schreiten - 

regungslos, und Blütenblätter fallen'. (Marion Matics) 
 

Obschon wir nicht so verwirklicht sind, obschon wir (noch) keine Buddhas 

mit diesen vollkommenen Weisheiten sind, können wir uns davon 

inspirieren lassen, können wir uns in dieser Lebensweise üben, können wir 

diese Weisheit und dieses Mitgefühl kultivieren. Das ist unsere Praxis.  
 

 

 

 

 

 

 

 

Fußnote: Die meisten von Euch haben wohl schon diese bekannten 

tibetischen Mandalas gesehen - als Thangkas gemalt oder sogar als drei-

dimensionale Paläste, mit einer Buddhafigur in der Mitte (Avalo-

kiteshvara, Tara – oder eben Vairocana) und mit einer (oder mehreren) 

Buddhafiguren in jeder der vier Himmelsrichtungen. 

  



Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens 
zu den fünf Buddha-Weisheiten 

Die fünf Khandha/Skandha 
 

87 
 

Diese Bilder sind wunderschöne Kunst mit tiefer archetypischer Bedeu-

tung. Manche dieser Mandalas sind Repräsentationen dieser fünf Weis-

heiten, welche nichts weniger und nichts anderes sind als die völlig 

transformierten fünf Daseinsgruppen eines Menschen, d.h. unsere ureigene 

Natur! 
 

PS - Entsprechend dem jeweiligen Tantra (des buddhistischen Vajrayanas) 

kann auch die zentrale Buddhafigur eine andere sein.  
 

- Es gibt verschieden Interpretationen der 'Fünf Buddha-Weisheiten'. Siehe 

auch:  

• Sogyal Rinpoche, Das tibetische Buch vom Leben und vom Sterben. 

Ein Schlüssel zum tieferen Verständnis von Leben und Tod, O. W. 

Barth, 2003. 

• Lama Govinda, Grundlagen Tibetischer Mystik, O.W.Barth bei 

Scherz, 1999. 

 

 

 



Fred von Allmen 

88 

Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und            

                                       Nicht-selbst 
 

In den buddhistischen Traditionen und besonders in der Erkenntnis-

Meditation1, wird viel Wert darauf gelegt, die Wirklichkeit durch direktes 

Beobachten und sorgfältiges Erforschen zu betrachten. Das Sehen und 

Erkennen von dem was 'wirklich' ist, wird Weisheit (pañña/prajña) ge-

nannt. Es ist das Resultat des direkten, achtsamen Beobachtens der 

Moment-zu-Moment-Erfahrung, ungetrübt durch die getäuschten, 

gewohnheitsmäßigen Fehlwahrnehmungen. 
 

Wenn wir einen Menschen betrachten, zum Beispiel uns selbst, unseren 

Körper, Psyche und Geist, können wir verschiedene Aspekte, Eigenschaf-

ten und Funktionen erkennen, die uns ausmachen. 

Eine Unterscheidung besteht darin, dass wir zwei Aspekte auswählen: die 

physisch-körperliche Ebene und die psycho-mentale Ebene. Mit anderen 

Worten: Form und Geist.  
 

- Form schließt nicht nur den physischen Körper, sondern auch alle Objekte 

der fünf Sinne mit ein, nämlich das Empfundene, das Gesehene, das 

Gehörte, das Gerochene und das Geschmeckte. 

 

 
1 Die Meditation der Erkenntnis oder Einsicht, Vipassana, Vipashyana oder Lhag-

tong. Im Unterschied zur Meditation der Sammlung oder Konzentration (Acht-

samkeit auf den Atem oder auf ein anderes Objekt), werden in der Erkenntnis-

Meditation die Funktionen sowie das Wesen, bzw. die Natur, aller Erfahrungen 

betrachtet und ergründet. Vipassana (Erkenntnis) wird heute oft verwechselt mit 

Achtsamkeit. Achtsamkeit ist ein unverzichtbarer Aspekt der Erkenntnis-

Meditation. Aber Achtsamkeit allein bringt noch keine Erkenntnis.  

Erkenntnis-Meditationen kennt man sowohl in den Südost-asiatischen Traditio-

nen Burmas, Thailands und weiteren (Vipassana) als auch in tibetischen Tradi-

tionen des Mahamudra oder des Dzogchen sowie in Traditionen Chinas, Koreas 

und dem Zen. 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

89 
 

- Geist bedeutet in den meisten buddhistischen Traditionen 'Herz und 

Geist', das heißt: Gefühls-Tönung, Wahrnehmung und Unterscheidungs-

vermögen, Emotionen, Gefühle, andere Geistesqualitäten, Gedanken, 

Bewusstsein. Kurz, alle nicht-materiellen, nicht-körperlichen Aspekte. So 

können wir also Körper einerseits und Herz-Geist andererseits unter-

scheiden. 

 

Fünf Daseinsgruppen 
 

Zuweilen werden auch fünf Aspekte oder Gruppen von Eigenschaften und 

Funktionen unterschieden. Es sind die fünf Skandhas (Sanskrit) oder 

Khandha (Pali), oft übersetzt als die ‘fünf Aggregate‘. Ein geeigneterer 

Begriff ist ‘Daseinsgruppen‘. Es sind Aggregate oder Gruppen in dem 

Sinne, dass es nicht fünf verschieden Dinge sind, eben ‘Die fünf Khandhas‘, 

sondern das jedes der Khandhas eine Anhäufung von verschiedenen 

Aspekten und Funktionen ist. Der Pali Begriff bedeutet ‚‘Haufen‘. 
 

Die fünf Daseinsgruppen sind: 
 

• Form oder physische und körperliche Aspekte (rupa). 

• Erfahrungstönungen (vedana). 

• Unterscheidung und Wahrnehmungs-Funktionen (samjña/sañña). 

• Emotionale-, Willens- und Geistes-Funktionen oder 'Bildekräfte' 

(samskara/sankhara). 

• und Bewusstsein (vijñana/viññana). 
 

Erkennen und Verstehen dieser Daseinsgruppen (die wir sind!) ermög-

lichen nicht nur einen Zugang zur Art und Weise in der wir funktionieren, 

sondern bieten auch Hilfe beim Erkennen von Nicht-Selbst (anattā), der 

nicht-selbst existierenden Natur unseres Seins. 
 

Was beinhalten nun diese Daseinsgruppen?  

 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

90 
 

Form (rupa) 
 

Die Daseinsgruppe der Form umfasst alle körperlichen, physischen, mate-

riellen Aspekte. Nach buddhistischer Tradition besteht Form aus vier 

grundlegenden Elementen: Erde, Wasser, Feuer und Luft.  

Diese vier Elemente sind verschiedene Funktionen und Manifestationen, 

welche die materielle Wirklichkeit ausmachen. Sie sind vor allem als 

unmittelbar wahrnehmbare Sinneserfahrungen zu verstehen.  
 

- Das Erd-Element bezieht sich auf Ausdehnung; auf die Tatsache, dass 

Materie Raum einnimmt. Dies kann direkt wahrgenommen und erfahren 

werden als Härte oder Druck im Körper.  

In der Meditation sind es diese Erfahrungen, denen wir Aufmerksamkeit 

schenken, anstatt auf der Ebene der Vorstellungen zu bleiben, wie das bei 

'Körper', 'Hand' oder 'Knie' der Fall ist.  
 

- Das Feuer-Element bezieht sich auf Temperatur. Dies kann direkt wahr-

genommen und gefühlt werden als: kalt, kühl, warm, heiß oder brennend 

heiss. Es mag sein, dass wir dasitzen und der Gedanke kommt: 'Oh, es ist 

wirklich heiß hier drinnen!'  

Wenn wir in diesem Moment mit der Achtsamkeit direkt mit dem Körper 

in Kontakt treten – was nehmen wir wahr? Eine Anzahl wechselnder 

Empfindungen von ‘Kälte‘, ‘Wärme‘ oder ‘Hitze‘.  

Dies ist die Ebene auf die wir unsere Achtsamkeit richten wollen, nicht auf 

den Gedanken ‘Es ist heiß hier‘.  
 

- Das Luft-Element bezieht sich auf Bewegung; die Tatsache, dass materi-

elle Dinge sich bewegen. Deshalb kann das Luft-Element als Bewegung, 

d.h. als Pulsieren, Vibration, Oszillation wahrgenommen werden.  
 

- Das Wasser-Element bezieht sich auf Kohäsion, die Tatsache, dass Mate-

rie zusammengehalten wird durch die Kräfte der Kohäsion. Es heißt, dass 

das Wasser-Element nicht wahrgenommen oder gefühlt werden kann, weil 

es zusammenfügt und somit den Impact der sich berührenden Oberflächen  



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

91 
 

auflöst. Manche Lehrende findet allerdings, es werde als 'fließen' wahrge-

nommen. 
 

Zusätzlich zum Körper und den Körperempfindungen sind auch folgende 

Aspekte Teil der Form-Daseinsgruppe:  
 

• Das Seh-Organ und visuelle Formen. 

• Das Hör-Organ und Geräusche 

• Das Organ der Nase und Gerüche 

• Das Organ der Zunge und Geschmack 
 

Die direkte Erfahrung dieser Sinnes-Objekte sollte ebenfalls Bestandteil der 

Achtsamkeitsmeditation sein.  

 

Gefühlstönung (vedana) 
 

Vedana ist eines der am öftersten missverstandenen Konzepte der bud-

dhistischen Lehre und folgt dicht hinter dem Konzept der 'Leerheit', bei 

dem die Missverständnisse noch gravierender sind.  

Der Grund dafür ist der, dass es in unseren westlichen Sprachen keine 

passenden Äquivalente gibt. So wird hier der Begriff Gefühlstönung oder 

einfach ‘Vedana‘ (sprich: Veedana) verwendet. Es ist das erfahrene oder 

empfundene ‘Gewebe‘, der Geschmack einer jeden Erfahrung, die Art in 

der sich eine Erfahrung anfühlt. Nämlich glückselig, angenehm, neutral, 

unangenehm oder schmerzhaft. 

Gefühlstönung bezieht sich also nicht auf Gefühle oder Emotionen, son-

dern eben auf den erfahrungsmäßigen Empfindungston einer jeden Wahr-

nehmung. Zum Beispiel: 
 

- Ein Gedanke der Selbst-Bewertung und -Verurteilung fühlt sich ver-

mutlich unangenehm an. Dieses 'Unangenehme' ist Vedana, nicht der 

Gedanke.  
 

 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

92 
 

- Eine schöne Aussicht oder Ansicht fühlt sich wahrscheinlich angenehm 

an. Der Aspekt des 'Angenehm-seins' dieser Erfahrung ist Vedana, die 

Gefühlstönung. 
 

- Eine bittere Medizin schafft meist eine unangenehme Geschmacks-

Erfahrung. Dieses Unangenehme ist Vedana, die Gefühlstönung.  
 

- Ein Einatemzug mag sich neutral anfühlen. Diese neutrale Erfahrungs-

tönung ist Vedana. 
 

- Ein Moment der Wut fühlt sich vielleicht schmerzhaft an. Der schmerz-

hafte Aspekt dieser Erfahrung ist Vedana, nicht die Wut selbst. 
 

- Eine Verspannung im Genick ist unangenehm. Dieses 'Unangenehme' ist 

Vedana. 
 

Die gebräuchlichste Definition von Vedana ist einfach ‘Erfahrung‘ 2 oder 

‘die bloße gefühlsmäßige Eigenschaft einer Erfahrung‘3 oder vielleicht: 

jenes Element unseres Wesens, das die Fähigkeit hat zu erfahren, die 

Fähigkeit Erfahrung zu machen 
 

Es gibt unendliche Möglichkeiten von Gefühlstönungen auf der Skala von 

glückselig zu schmerzhaft, von intensiv bis subtil, mit körperlichen, sinn-

lichen, emotionalen oder mentalen Erfahrungen. 

Man könnte vielleicht auch sagen: Gefühlstönung ist der rezeptive, emp-

fangende, passive Teil unserer Fähigkeit zu ‘erfahren‘. 
 

Die Gefühlstönung, Vedana, ist ein Aspekt unseres Wesens, der weitreich-

ende Bedeutung und Wirkung hat, denn es ist die Gefühlstönung, auf die 

wir reagieren: mit Anhaften und Ablehnung, mit Verlangen und Hass, mit 

Eifersucht und Angst, wodurch alles innere Leiden entsteht. Deshalb müs-

sen wir diesem Bereich unserer Praxis besondere Beachtung schenken, 

wenn wir uns tatsächlich vom Leiden befreien möchten. 
 

2 Tibetisch.  

3 Theravada. 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

93 
 

Ab und zu kann man eine ganze Sitz- oder Geh-Meditation lang darauf 

verwenden, das achtsame Gewahrsein auf den ‘Gefühlston‘ einer jeden 

Erfahrung zu lenken: 'angenehm', 'unangenehm', 'neutral', etc. 
 

Je klarer wir damit in Kontakt stehen, desto eher haben wir eine Wahl 

zwischen gewohnheitsmäßigem Reagieren mit Anhaften oder Ablehnung 

– oder bewusstem In-Beziehung-sein, mit Weisheit und Gelassenheit.  

 

Wahrnehmung – Unterscheidungsvermögen (samjña/sañña) 
 

Diese Daseinsgruppe bezieht sich auf jene Funktionen, welche Dinge 

wahrnehmen, das Eine vom Anderen unterscheiden, die Objekte als solche 

erkennen und ihnen Namen geben. Sie organisiert das Rohmaterial, das 

durch die Sinne und unseren Geist einströmt oder niederprasselt, so dass 

es Bedeutung erlangt und zu einem verstehbaren, sinnvollen Ganzen wird.  

Diese Daseinsgruppe ist so etwas wie das Betriebssystem unseres Compu-

ters. Hier ein Beispiel eines einfachen Wahrnehmungsablaufs, beschrieben 

von Shwe Zan Aung:4 
 

“Damit wir beim Betrachten einer Rose denken oder sagen können: „Ich 

sehe eine Rose!“, braucht es eine Anzahl komplexer Abläufe visueller 

Wahrnehmung, wie das Unterscheiden von gewissen Farben und Formen, 

als verschieden von Ihrem Hintergrund und den umgebenden Formen. 

Diese Abläufe finden einige hunderttausendmal statt, bis dann ein anderer 

Ablauf, der sogenannte 'synthetische Prozess', beginnt. Dieser wiederholt 

sich ebenfalls mehrere Male und formt aus den einzelnen, abwechselnd 

vorgestellten Teilbildern das Gesamtbild der Rose. 

Dann folgt der Ablauf oder Prozess der 'Erfassung der Bedeutung', der sich 

für eine gewisse Zeitspanne wiederholt. Zuletzt folgt der Prozess 'Erfassen 

des Namens', der einen Namen schafft, um die Idee auszudrücken.  

 
4 Aus Lama Anagarika Govinda, Die psychologische Haltung der frühen bud-

dhistischen Philosophie, Octopus bzw. Löwit. 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

94 
 

Wenn der Name dem Wahrnehmenden bereits bekannt ist, wie z.B. in 

'Rose', können drei weitere Prozesse ablaufen:  

Ein Prozess, der 'Konvention' heißt und ein Prozess, der 'Vergleichen' heißt, 

worauf das Urteil gebildet wird: “Dies ist eine Rose“. Und schließlich, in 

einem Prozess der Namenserfassung, wird dem Objekt der 'Name der 

Klasse' zugeteilt. Der Begriff wird unter eine bekannte Klasse gebracht. 
 

Diese komplizierten Prozesse der reproduktiven und konstruktiven Bild-

werdung, der Erinnerung, Vorstellung, Unterscheidung, des Urteilens und 

Klassifizierens, folgen einander so schnell, dass die Wahrnehmende glaubt, 

sie 'sehe' eine Rose augenblicklich.“ 
 

So komplex sind die Prozesse, welche in einem Akt der Wahrnehmung, in 

der dritten Daseinsgruppe, ablaufen. Diese enorm schnellen, dynamischen 

Prozesse spielen meist zusammen mit den Sinnesorganen und den äuße-

ren und inneren Objekten, die wahrgenommen werden und die Teil sind 

der Rupa-Daseinsgruppe.  

Mit jeder Sequenz entsteht auch eine Gefühlstönung (vedana), die Teil der 

zweiten Daseinsgruppe ist. Das Ganze wird 'bewusst' oder 'gewusst' durch 

die (5.) Daseinsgruppe des Bewusstseins. Und eine ständige Bezugnahme 

oder Reaktion auf all das findet statt, die nichts anderes ist als die Funktion 

der vierten, der Bildekräfte-Daseinsgruppe. 
 

Es zeigt wie dicht und komplex die Vernetzung aller Aspekte ist, die stän-

dig stattfinden und uns Menschen ausmachen. All dies läuft ab, ohne dass 

da irgendwo noch eine unabhängige, feste Entität vorhanden wäre, welche 

diese Prozesse ‘ist‘ oder ‘hat‘.  

 

Bildekräfte (samskara/sankhara) 
 

Was oft als Bildekräfte bezeichnet wird, sind die emotionalen-, Geistes- und 

Willenskräfte und Tendenzen.  

Diese vierte Daseinsgruppe ist der aktive Teil der Funktionen unseres Geis- 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

95 
 

tes und Herzens. Es schließt alle heilsamen und unheilsamen Emotionen 

und alle Geistesfaktoren und -qualitäten mit ein.  
 

Diese Gruppe umfasst sowohl Verlangen, Ablehnung und Täuschung, als 

auch Achtsamkeit, Loslassen, liebevolle Güte und Weisheit. Sie schließt 

sowohl Schläfrigkeit, Zerstreutheit und Ruhelosigkeit, als auch Wachheit, 

Sammlung und innere Ruhe mit ein.  

Es ist die motivierende Absicht, die bewegende Kraft, hinter all unseren 

Handlungen des Körpers, des Redens und des Geistes. Listen aus der 

buddhistischen Psychologie5 führen +/- fünfzig dieser Funktionen oder 

Faktoren (caitasika/cetasika) auf. 6 
 

Die Bildekräfte sind das, was Karma schafft: Alle 'Absichten', die hinter 

unseren Handlungen stehen und diese karmisch färben und steuern, sind 

Teil dieser Daseinsgruppe. Somit ist es das, was Kriege verursacht – und 

unendliches Leiden schafft, als auch das, was helfen, heilen, lieben, ver-

stehen – und befreien kann! 
 

Es sind also Formationen, Bildekräfte, Gestaltungen, Tendenzen und ge-

wohnheitsmäßige Reaktionen. Dabei ist es genau hier, in diesem Prozess 

von Bildekräften, in den man durch die Praxis, eingreifen kann. Dadurch 

laufen die Tendenzen des Geistes nicht mehr gewohnheitsmäßig ab, son-

dern bewusst gewählt.  

 

Bewusstsein (vijñana/viññana) 
 

Die fünfte Daseinsgruppe ist Bewusstsein. Damit ist nicht 'bewusstes 

Denken' gemeint, sondern Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen 

und Nicht-Selbst einfach die rohe Funktion oder Fähigkeit des Bewusst- 

seins. - 
 

5 Das Pali-Abhidhamma, das Abhidharma-Samuccaya von Asanga, das Abhi-

dharmakosha von Vasubandhu und andere. 

6 Siehe Fred von Allmen, Buddhismus, Lehren, Praxis, Meditation, Theseus/ 

Kamphausen. 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

96 
 

In Englisch: ‘The faculty of 'knowing' – mere, naked knowing or cognition.‘ 

Die Fähigkeit des nackten Erkennens. Im Gegensatz dazu steht zum 

Beispiel ein Stein, der diese Fähigkeit nicht hat und der zum Beispiel die 

Farbe des Himmels oder des Grases nicht wahrnehmen kann.  
 

Bewusstsein in diesem Sinn wird definiert als: ‘klar und wahrnehmend‘ 

oder auch ‘leer und wahrnehmend‘. Leer in dem Sinne, dass im Bewusst-

sein nichts vorhanden ist, dass es ohne Form, Farbe, Gestalt oder Inhalt ist, 

bis es mit einem Objekt in Kontakt kommt. So wie ein Spiegel leer ist und 

deshalb alles was ihm gegenübergestellt wird, reflektieren kann. 
 

Bewusstsein hat entsprechend auch keine Größe oder Ausdehnung im 

Raum und es kann nirgendwie, nirgendwo lokalisiert werden. Auch in 

diesem Sinne ist es 'leer'. 
 

Dabei hat es aber die Fähigkeit, widerzuspiegeln, zu reflektieren, wahr-

zunehmen, eben 'bewusst' zu sein. Vielleicht auch hier noch ein Stück weit 

vergleichbar mit einem Spiegel, aber nur in der Fähigkeit der Wiedergabe, 

nicht in der Fähigkeit des Bewusstseins. 
 

Man unterscheidet sechs Typen von Bewusstsein, entsprechend ihrem 

Objekt. Es sind: 

- Sehbewusstsein in Verbindung mit dem Auge, 
 

- Hörbewusstsein in Verbindung mit dem Ohr, 
 

- Geruchsbewusstsein in Verbindung mit der Nase, 
 

- Geschmacksbewusstsein in Verbindung mit der Zunge, 
 

- Berührungs-/Körperbewusstsein in Verbindung mit dem Körper  

   und 
 

- Mentales, emotionales Bewusstsein (Denk-Fühl-Bewusstsein) in  

  Verbindung mit Herz und Geist. 
 

Es sind diese sechs Typen von Bewusstsein, die 'wahrnehmen', die 

'bewusst' sind, im Gegensatz zu Steinen, Wasser oder Luft. 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

97 
 

Zusammenfassend kann gesagt werden: Unsere äußere und innere Welt, 

im Zusammenspiel mit dem Körper, der Form-Daseinsgruppe, wird 

'erfahren' oder ‘gekostet‘ durch die Vedana-Daseinsgruppe, wird von der 

Unterscheidungs-/Wahrnehmungs-Daseinsgruppe 'geordnet' und mit 

'Bedeutung versehen'. Durch die Bildekräfte-Daseinsgruppe wird aktiv an 

ihr teilgenommen und sie wird 'wahrgenommen', 'ist bewusst' durch die 

Bewusstseins-Daseinsgruppe.  

 

Nicht-Selbst 
 

Diese Prozesse, dieser Tanz der Daseinsgruppen ist es also, was und wer 

wir sind. Da ist nicht 'noch etwas' oder 'jemand', der 'dahinter' wäre, nie-

mand 'darin' oder 'darüber', der die Daseinsgruppen hat oder ist.  
 

Was wir sind, ist dieses unglaublich dynamische Muster aus zusammen-

wirkenden Elementen und Funktionen, die in enger Abhängigkeit vonein-

ander entstehen – ohne eine statische, solide, fassbare Entität oder Ichheit 

innerhalb des Prozesses. Und natürlich auch kein 'Selbst' oder 'Ego', das wir 

loswerden müssen, wie Viele das glauben.  
 

Klares Sehen dieser Tatsache, durch direkte Erfahrung und Erkenntnis, 

wird zu befreiender Weisheit. Das heißt nicht, ein für alle Mal befreiend, 

sondern je öfter und je kontinuierlicher man in diesem Modus verweilen 

kann desto befreiender ist die Wirkung. 
 

Es ist das Verständnis der 'gegenseitigen Abhängigkeit' oder des 'Inter-

seins', wie Thich Nhat Hanh es nennt, der Tatsache des 'Eng-Verwoben-

seins' allen Daseins und gleichzeitig der 'nicht-unabhängigen Selbstexistenz' 

oder 'Nicht-Selbst', was durch die sorgfältige Beobachtung der Daseins-

gruppen ‘in Action‘ erkannt werden kann. 
  

Wann immer wir in diesem Verständnis leben, ruhen, sind wir frei. Wie es 

ein Mönch aus Sri Lanka ausdrückte: "Kein Selbst - kein Problem!" 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

98 
 

Wann immer unser Geist sich mit einer der fünf Daseinsgruppen identi-

fiziert oder sie ergreift, glaubend sie sei 'Ich', 'mich' oder 'mein', sind wir ge-

fangen und leiden. Dann könnte man sagen: "Viel Selbst - viele Probleme!"  

 

Auch die Daseinsgruppen sind nicht selbstexistent 
 

Dazu kommt nun, dass nicht nur innerhalb der fünf Daseinsgruppen kein 

Selbst gefunden werden kann, sondern jede der Daseinsgruppen selber 

auch leer ist von Substanz und Erfassbarkeit. Auch die Daseinsgruppen 

selbst entstehen und vergehen von Moment zu Moment, abhängig von 

Ursachen und Bedingungen und wenn näher betrachtet, werden auch sie 

als substanzlos und nicht-selbstexistent durchschaut. So heißt es in einem 

bekannten Text die fünf Daseinsgruppen betreffend:  
 

" Materielle Formen sind wie Schaumgebilde, 

Gefühlstönungen sind wie Wasserblasen, 

Unterscheidende Wahrnehmungen gleichen Fata Morganas, 

Bildekräfte sind wie der Stamm der Bananenpalme, 

(dieser sieht aus wie ein Stamm, besteht aber nur aus gerollten Blättern), 

Bewusstsein ähnelt einer magischen Illusion." 
 

Eine lebendige Show bloßer Erscheinung; funkelnd und doch substanzlos! 

Diese transparente, unfassbare, leere Natur nicht-konzeptuell  unmittelbar 

zu erkennen heißt, die letztendliche Wirklichkeit zu verstehen und 

bedeutet, dass Herz und Geist sich ganz öffnen, frei von Ergreifen und 

Festhalten, frei von Widerstand und Ablehnung, in Erleichterung und 

Frieden.  

 

Die Substanzlosigkeit in allem zu erkennen befreit 
 

Hier soll nun noch etwas näher auf diese 'Leerheit von Selbst-Existenz' 

eingegangen werden. Der Zugang ist für die meisten einfacher, wenn von 

der Seite des abhängigen Entstehens herangegangen wird: 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

99 
 

Wenn wir einen Baum vor uns sehen, haben wir den Eindruck, sind wir 

sogar überzeugt, dass 'Baum' ein unabhängig dastehendes Objekt ist. Wir 

sehen und erfahren ihn als abgetrennt vom Hintergrund und von seiner 

Umgebung, mit klaren Abgrenzungen zwischen dem was dazugehört und 

dem was nicht dazugehört. Wir nehmen 'Baum' per se wahr, unabhängig 

und selbstexistent. Gleich wie 'Fred' oder 'Ich' getrennt und unabhängig 

vom Rest des Lebens erscheint. 
 

In Tat und Wahrheit gibt es im Leben aber keine solche Art und Weise des 

Seins. 
 

Früher gab es den Baum nicht. 

Später wird es ihn nicht mehr geben. 

Wie wirklich kann er dann sein? 
 

Er existiert, weil die Samen anderer Bäume auf die Erde fielen und weil 

Regen, Sonne, Licht, Wärme und Luft im rechten Maß vorhanden waren. 
 

Der Baum existiert abhängig von unzähligen Ursachen und Bedingungen 

und nicht unabhängig davon! 
 

Wenn wir den Baum betrachten, sehen wir grün und braun. 

Wenn wir ihn berühren, fühlen wir rau. 
 

Riechend riechen wir Harz und Holz. 

Hören tun wir den Wind, ein Rauschen und ein Ächzen. 

Aber Baum per se, 'Baumheit', finden wir nie, 

außer als Konzept, in der Vorstellung in unserem Geist. 
 

Ein unabhängiges, selbst-existentes Ding, 

ein unabhängiges, selbst-existentes Wesen kann es unmöglich geben. 
 

Wo ist das Kind, das wir waren? 

Wohin gehen meine Worte, sobald sie meinen Mund verlassen haben? 

Wohin ist 'Gestern' verschwunden? 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

100 
 

Longchenpa, der bedeutendste Dzogchen-Meister seiner Zeit7 präsentiert 

sechs Bilder, welche die Natur dieser erscheinenden Wirklichkeit 

illustrieren: 
 

- Illusion, magische Heraufbeschwörung. Sie sieht echt aus, ist aber  

  nicht wirklich. 
 

- Fata Morgana. Sie erscheint real, bis wir näherkommen. Dann löst sie  

  sich auf. 
 

- Spiegelung des Mondes im Wasser. Sie ist nicht fassbar. 
 

- Echo. Ein Laut erscheint. Aber dort wo er herkommt ist nichts und  

  niemand zu finden. 
 

- Wolkenland. Es ist nicht greifbar. 
 

- Phantome. Es sind schemenhafte Erscheinungen ohne Substanz. 
 

- Auch Traum gilt als Beispiel. Das Erleben ist völlig real, verschwindet  

  aber beim Aufwachen. 
 

“Die Dinge sind nicht was sie zu sein scheinen“, heißt es im Lankava- 

  tara-Sutra. Dann wird aber angefügt: “noch sind sie irgendwie  

  anders“. 
 

Die Dinge und Wesen des Daseins haben nicht die Substanzhaftigkeit, mit 

der sie uns erscheinen. Sie existieren aber auch nicht in einer anderen Art 

und Weise. Sie sind allesamt leer von Selbstexistenz, aber sie entstehen 

allesamt in einem ständigen Prozess von Abhängigkeit, von gesetzmäßi-

gem bedingtem Entstehen. Und sie wirken. Darum heißt es ja ‘Wirklich-

keit‘! 
 

Wenn wir das nichtfassbare Wesen der Dinge klar erkennen und erfahren, 

geben wir den Versuch auf, anzuhaften, festzuhalten und immer die Kon-

trolle behalten zu wollen. Wir erkennen, dass diese Versuche meist nuzt- 
 

7 Longchen Rabjampa oder Longchenpa (1308–1364), war einer der bedeutend-

sten Meister der tibetischen Dzogchen-Tradition. 



Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen und Nicht-Selbst 
 

101 
 

los, sinnlos, müßig und absurd sind – und lassen los oder lassen die Dinge so 

sein. Zu tiefste Erleichterung und Befreiung des Herzens tritt ein: erkennen, 

verstehen, angenommen und verbunden sein. 
 

Hier vertieft sich auch unsere Verantwortung in dieser Welt. Wir müssen 

klar verstehen: Was immer auch die Erfahrung sein mag: 'Leerheit, Nir-

vana, das Ungeborene', ist letztlich nicht von alleiniger und ausschließ-

licher Bedeutung. Was zählt, ist die Wirkung, die solche Erfahrungen auf 

die Praktizierenden haben.  
 

Sind sie echt transformierend? Ist dies auch äußerlich wahrnehmbar? 

Manifestiert es sich in dieser Welt?  
 

Letztlich werden alle ‘an ihren Früchten‘ gemessen. 
 

Auftreten, Titel, Charisma oder Bescheidenheit, all das ist nicht sehr rele-

vant.  

Eine spürbare innere Freiheit von den Zwängen des Verlangens, der 

Aversion, des Ehrgeizes und des Stolzes, überzeugend gelebte Weisheit, 

menschliche Wärme und Mitgefühl und eine nutzbringende Wirkung auf 

die Menschen und auf das Leben – das ist entscheidend, das ist es, worum 

es wirklich geht. 

 

 

 

 

 

 



Fred von Allmen 

102 

Aufwachen aus den Täuschungen 
 

Anicca – Dukkha – Anatta – Asubha 

Die vier Verkehrtheiten 
 

Bei all den Belehrungen des Buddhas geht es immer nur um Eines. Er hat 

es folgendermassen ausgedrückt:  
 

“ Früher wie heute lehre ich nur dies: 

Leiden – und das Ende des Leidens; 

die unerschütterliche Befreiung des Herzens.“ 1 

 

Leiden sehen und anerkennen 
 

Um uns klar zu machen, wo innere Freiheit und tiefe Verbundenheit mit 

dem Leben liegen, hat der Buddha erst mal nicht vor allem von Glück, 

Freude und Friede gesprochen. Vielmehr machte er unermüdlich klar, dass 

wir leiden und was mit diesem Leiden gemeint ist.  
 

Das Vorgehen ist vergleichbar mit einer schleichenden Krankheit, die wir 

zuerst erkennen müssen und merken, dass wir daran leiden, damit wir 

beginnen, nach einer wirksamen Therapie zu suchen und diese auch 

anzuwenden. 
 

Genau dieses Thema des Leidens, und zwar des psycho-mentalen, emo-

tionalen Leidens, soll in diesem Text angesprochen werden, auch wenn dies 

nicht sehr beliebt ist. Es ist ein Sachverhalt, den wir eigentlich lieber nicht 

so genau betrachten möchten. Eher würden wir ihn verdrängen und zu 

Angenehmem übergehen: Essen, Sex, Fernsehen, Musik, Social Media, 

Freunde… 

Jede Ablenkung ist verständlicherweise willkommener, als hinschauen und 

hinspüren. Das ist vielleicht auch der Grund, warum Meditation gerade  
 

1 Buddha, Samyutta Nikaya, 22, 86, 23 sowie Majjhima Nikaya 29, 7. 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

103 
 

boomt: Es werden Stressfreiheit, Wellness und angenehmen Zustände 

versprochen. 
 

Darum ging es dem Buddha aber nicht. Seine Absichten waren viel tief-

gründiger. Er wollte das Problem des Leidens von der Wurzel her an-

gehen. Deshalb sprach er immer wieder von den sogenannten ‘Wurzel-

Ursachen‘ des Leidens: Verblendung und Täuschung, Verlangen und An- 

haften, Ablehnung, Ärger und Hass. 
 

Er tat es, um aufzuzeigen, wie echte und tiefe innerer Freiheit erlangt 

werden kann. Dabei finden allerdings manche, dass sie eigentlich gar nicht 

leiden, ohne zu merken, dass sie sich vielleicht gerade geärgert haben, dass 

sie unterschwellige Sehnsüchte mit sich tragen oder dass sie mit ihrem Job 

oder ihrem Lohn nicht zufrieden sind.  

Andere finden die Lehren und die Praxis des Dharma sogar pessimistisch, 

weil sie zuerst auf das Problem des Leidens fokussieren. Oder weil sie gar 

nicht merken, wie tief das innere Leiden oft sitzt oder sich einfach nicht 

vorstellen können, dass dies nicht wirklich sein müsste. 
 

Gereiztheit, Ärger, Wut, Frustration, Unzufriedenheit, Konflikte, Zweifel, 

Sehnsüchte, Verlangen, Begierden, Mangelgefühl, Verlustängste, Befürch-

tungen, Angst und Panik, Stress, Depression, Minderwertigkeitsgefühle, 

Kummer und Sorgen, enttäuschte Erwartungen, Gefühle der Einsamkeit, 

von grob bis subtil, von offensichtlich bis unterschwellig – damit einmal 

gesagt ist, was gemeint sein könnte mit diesem ‘Leiden‘. 
 

Sicher sehen aber die meisten von uns das immense Leiden in der Welt: 

Nach wie vor müssen zehntausende Menschen pro Tag sterben, wegen 

Unterernährung und Mangel an sauberem Wasser – vor allem Kinder. 

Jeden Tag: gestern, heute, morgen, 365 Tage im Jahr!  

Wir sehen, dass mittlerweile zwei Milliarden Menschen dieser Welt in 

Slums leben. Ein enormes Leiden. 

So gesehen sind wir hier im Westen ausserordentlich privilegiert und haben 

es gut. Grund genug für grosse Wertschätzung und Dankbarkeit. Aber auch 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

104 
 

hier gibt es viel Leiden: Am offensichtlichsten ist es bei den Älteren und bei 

den Alten: Herzbeschwerden, Schlaganfälle, Alterskrebs, Osteoporose, 

Demenz… Oder bei den Jungen und bei Randgruppen: Drogenabhän-

gigkeit, Obdachlosigkeit, Alkoholismus… Und bei den Flüchtlingen: 

Kriegs- , Terror- und Folter-Traumata, fehlende Bildung, mangelnde 

Integrationsmöglichkeiten und damit Ausgrenzung.  

Ende 2018 waren 68 Mio. Menschen auf der Flucht, die Hälfte davon unter 

18.2 Alles sehr leidvoll.  
 

Wie sieht es bei uns selbst aus? Leben wir in einer Beziehung: Sind wir echt 

glücklich oder fehlt uns etwas ganz Wesentliches? Ist er unsensibel und 

desinteressiert? Ist sie oft unzugänglich oder mühsam?  

Auf dem Job: Man spricht von Restrukturierung. Vielleicht ist uns etwas 

bange um den Arbeitsplatz? Oder der Dauerbrenner: Die Vorgesetzten. 

Leiden, auch hier. 
 

Das Tram fährt uns vor der Nase weg, dabei haben wir es heute eilig. Der 

doofe Autofahrer schneidet uns den Weg ab, notabene bei Rechtsvortritt. 

Viele kleinere Leiden. Rheuma, Migräne, Rückenweh, Haarausfall, Erkäl-

tung.. (lange Liste).  

Ein Körper zu sein ist leidvoll. S’isch immer öppis! (Immer ist was.) Das ist 

Dukkha, Leiden. 
 

Falls wir, in all diesen und tausenden von anderen Situationen nie auch nur 

im Geringsten leiden ist das echt grossartig! Dann brauchen wir diesen Text 

nicht weiter zu lesen. Falls es aber so sein sollte, dass wir in manchen 

Momenten und Situationen Ärger spüren oder Wut oder auch nur ein 

bisschen Frust oder Ängstlichkeit – oder gar Angst und Panik, falls wir 

jemals Gefühle des Ausgeschlossenseins, der Entfremdung oder gar der De- 

pression erfahren oder Enttäuschung, Neid, Eifersucht oder Anhaften und 

Verlangen oder gar Begierde – und erkennen wie leidvoll auch nur ein biss- 
 

2 UN Refuge Agency 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

105 
 

chen davon ist, dann liegen wir bei diesem Thema hier richtig. Diese Lehre 

ist für alle von uns die noch Leiden in ihrem Herz und in ihrem Geist sehen. 

Egal wieviel oder wie wenig. Es ist die Lehre vom Weg zum Ende des 

Leidens, zur wahren Befreiung des Herzens. 
 

Jack Kornfield erzählt, dass er in jungen Jahren als Mönch in Thailand nach 

Jahren seinen Lehrmeister verliess, um in verschiedenen Meditations-

zentren mit anderen bekannten Meistern zu praktizieren. Er lernte die 

verschiedensten Methoden kennen und machte aussergewöhnliche Erfah-

rungen.  

Als er nach langer Zeit zu seinem Meister in Thailand zurückkehrte und 

diesem von seinen faszinierende und lehrreichen Erfahrungen erzählte, 

freute sich dieser darüber – und fragte daraufhin: “Und jetzt, kommt es vor, 

dass du immer noch ab und zu leidest?“  

Genau das ist die wesentliche Frage. “Falls ja, fahre fort mit der Praxis!“ 

lautete letztlich sein Rat.  

 

Wie Leiden entsteht 
 

Falls wir also leiden: woher kommt es? Wo liegt der Grund dafür?  

Der Grund dafür ist die getäuschte Wahrnehmung der Dinge, des Lebens, 

die zur Folge hat, dass wir uns ungeschickt, unhilfreich, unweise verhalten. 

Dadurch entsteht alles innere Leiden. 
 

Das klassische Beispiel für diese Art von falscher Wahrnehmung ist das 

vom Seil, das man im Halbdunkel als Giftschlange wahrnimmt und sich 

dadurch unnötigerweise in Panik versetzt. 

Hier ist es aber gerade umgekehrt: Wir heben eine Kobra auf, im Glauben 

es sei ein Seil. Diese Täuschung müssen wir erkennen. Von ihr müssen wir 

uns befreien.  
 

Und wie täuschen wir uns?  

• Wir sehen als beständig, was sich wandelt und vergänglich ist.  
 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

106 
 

• Wir sehen als verlässlich, befriedigend und erfüllend was im Kern     

    unbefriedigend ist und uns nie wirklich erfüllen kann.  
 

• Wir sehen als Ich, mir und mein, als Selbst, als ‘unter Kontrolle‘, was in  

    Tat und Wahrheit nicht ich bin, nicht mir gehört und nicht in meiner  

     Kontrolle liegt.  
 

Das sind die wesentlichen Arten von Täuschung. 
 

Und warum soll das ein Problem sein? Was soll das mit Leiden zu tun 

haben?  

Die Schwierigkeiten entstehen dadurch, dass unsere Wahrnehmung – 

unsere gewöhnliche, alltägliche, Moment-zu-Moment-Wahrnehmung – 

völlig unrealistisch, nicht der Wirklichkeit entsprechend, sondern wirk-

lichkeitsfremd ist. Dabei finden wir vielleicht, es sein schon fast eine 

Frechheit, von uns großen, erwachsenen Leuten so etwas zu behaupten. Ja? 

Und doch: Wenn wir glauben, die Eisdecke sei fest und uns entsprechend 

verhalten, haben wir ein Problem, wenn sie doch zu dünn ist und wir 

einbrechen.  

 

Vergängliches als unvergänglich sehen 
 

Wenn wir gefühlsmässig glauben, ein Besitz, eine Beziehung oder eine 

Lebenssituation werde für immer oder zumindest noch lange andauern 

und sie verändert sich oder zerbricht, dann leiden wir.  

Wir sind Opfer der falschen Wahrnehmung nämlich: Als beständig (nicca) 

zu sehen, was unbeständig (anicca) ist, als bleibend zu sehen, was ver-

gänglich ist. 
 

Als Kind wünschte ich mir Kaugummi der immer süss bleibt. Wenn wir 

glauben, unser Stück Bazooka-Kaugummi bleibe immer süss und ver-

schaffe uns den entsprechende Genuss und dieser aber vergeht, erleben wir 

eine Enttäuschung. Enttäuschung ist an sich gut. Denn wir erfahren für 

einen Moment, dass wir uns getäuscht hatten.  



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

107 
 

Aber meistens möchten wir das gar nicht wissen und kaufen beim nächs-

ten Mal Wrigleys-Kaugummi, in der Hoffnung, dass der immer süss bleibt. 

 

Unzulängliches als erfüllend sehen3 
 

Wir erhoffen uns bleibende Erfüllung, von etwas, was diese Art von 

Erfüllung nicht geben kann, von etwas das dukkha4 ist. Natürlich nicht vor 

allem von Kaugummi, sondern, von Besitz, Situationen, Menschen all den 

Dingen dieses Daseins.  
 

Dukkha, Unzulänglichkeit ist eine Eigenschaft die allen erschaffenen, ent-

standenen, geborenen Dingen und Wesen eigen ist, wie wir schon im ers-

ten Teil dieses Textes gesehen haben. Immer wenn wir dies nicht sehen oder 

nicht sehen wollen, immer wenn wir es verneinen oder verdrängen, sind 

wir Opfer der zweiten Art der falschen Wahrnehmung.  

 

Nicht-Selbst als Selbst sehen5 
 

Als bleibend sehen, was vergeht, als erfüllend sehen, was nicht bleibend 

erfüllen kann, sind die ersten zwei getäuschten Wahrnehmungen. Die dritte 

Art der Täuschung bezieht sich darauf ein ‘Ich‘ oder ‘Selbst‘ zu sehen, wo 

es keines gibt. 
 

Wenn wir zum Meditieren ins Retreat gehen, uns hinsetzen und glauben, 

da sei eine Instanz in uns, nämlich ‘ich selbst’, welche die ganze innere 

Show unter Kontrolle haben werde, sind wir enttäuscht und stellen mit Ver-

wunderung fest, dass der Geist das macht was er will und nicht das was ich 

will.  

 
3 Was in Wirklichkeit anicca ist, als nicca sehen.  

4 Dukkha, (Pali) unbefriedigend, unzulänglich, leidvoll. Was in Wirklichkeit  

  dukkha ist, als sukha sehen. 
5 Was in Wirklichkeit anatta ist, als atta sehen.  

 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

108 
 

Noch schlimmer ist es, wenn wir glauben, dass wir jetzt praktizieren 

müssen bis endlich alles unter Kontrolle ist. Dabei nehmen wir an, da sei 

tatsächlich ‘Jemand‘, der die Kontrolle ausüben könnte.  

Wir übersehen die Tatsache, dass alles im Leben, einschliesslich wir selbst, 

den Gesetzmässigkeiten und Bedingungen des Daseins entsprechend 

entsteht und vergeht und nicht unseren Wünschen folgt. Wir sind Opfer 

der dritten Art von verkehrter Wahrnehmung.  

 

Unansehnliches als lieblich sehen6 
 

Die vierte Art der Täuschung oder verkehrten Wahrnehmung ist etwas 

schwieriger zu verstehen. Es geht um die Erscheinung des Körpers – des 

eigenen oder den anderer. Wenn wir ihn nur oberflächlich betrachten, kann 

er uns, je nach dem, als lieblich und anziehend erscheinen.  

Wenn wir aber unvoreingenommen hinschauen, sehen wir, dass vieles 

davon auch sehr unappetitlich ist. Krankenpflegerinnen und Pfleger 

könnten sicher manches darüber erzählen. Und wenn die Haut, die alles 

schön zusammenhält, entfernt wird, kann die Unansehnlichkeit leicht zu 

Widerlichkeit eskalieren. 
 

Goenka-jee, mein erster Vipassana-Lehrer erzählte die folgende 

Geschichte: Der Ehemann findet ein langes schwarzes Haar in seiner 

Suppe – und beklagt sich bei seiner Frau. Sie fragt ihn: Letzte Nacht hast 

du gesagt ‘Oh meine Geliebte, du hast so schönes langes schwarzes 

Haar‘! Warum beklagst du dich jetzt, wenn eines dieser schönen 

schwarzen Haare in deiner Suppe schwimmt?  
 

Gute Frage! Der Grund warum die Texte diese Art von Täuschung extra 

erwähnen ist wohl die Tatsache, dass wir kaum an etwas so sehr anhaften 

wie am Körper. Dieses Thema ist von besonderer Bedeutung für Ordi-

nierte, die ein zölibatäres Leben führen.  

 
6 Was in Wirklichkeit asubha ist, als subha sehen. 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

109 
 

In jedem Fall entsteht in diesem Bereich enorm viel Verlangen und da-

durch auch entsprechend viel Leiden. Es ist dieser Sachverhalt, zu dem wir 

aufwachen sollen. 
 

Die Wirkung der vier verkehrten Wahrnehmungen kann mit der Funk-

tionsweise der indischen Affenfalle illustriert werden: Eine ausgehöhlte 

Kokosnuss wird mit einem schmalen Schlitz versehen, mit süßer Nahrung 

gefüllt und an einen Baum gebunden. Der Affe riecht das Futter, schiebt 

seine offene Hand durch den Schlitz und ergreift die Nahrung. Nun kann 

er aber seine geschlossenen Hand mit der Nahrung nicht mehr durch den 

engen Schlitz herausziehen.  

Die Jäger kommen, der Affe versucht verzweifelt zu flüchten. Doch: es soll 

kaum je einen Affen geben, der das Futter loslassen, die Hand öffnen, her-

ausziehen und sich befreien kann. 
 

Es ist die Täuschung, die diese vier Arten von falscher bzw. verkehrter 

Wahrnehmung verursacht, aus der wir aufwachen müssen.  
 

‘Erwacht sein‘ heisst in der Pali- und der Sanskrit-Sprache ‘Buddha‘, auf-

gewacht oder erwacht aus der Täuschung: Befreit und damit klar, weise 

und mitfühlend. Und dies ist natürlich der Punkt dieser Lehre und Praxis: 

Anstatt zu Leiden, klar, weise, liebevoll und heiter zu sein.  

 

Die Täuschung der Verkehrtheiten durchschauen 
 

Wieso fällt es uns so schwer, diese Täuschung zu erkennen? Rein intellek-

tuell ist es doch ziemlich offensichtlich. Weil man die Täuschung nicht sieht. 
 

In der Wohnung, in der ich als kleines Kind aufwuchs, gab es sehr grosse 

Verandafenster. Eines Tages stellte meine Mutter diese ins Wohnzimmer, 

um sie zu reinigen. Ich rannte durchs Zimmer, es knallte, ich blutete und 

schrie. Was war geschehen?  

Die Fenster waren größer als ich, frisch geputzt und durchsichtig, d.h. für 

mich quasi unsichtbar. Ich hatte sie einfach nicht gesehen, als ich rein 

rannte. Aber es schmerzte! 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

110 
 

So wirkt die Täuschung, die verkehrten Wahrnehmungen betreffend: Wir 

ahnen nichts – aber immer wieder knallt’s! Wir bluten und schreien. Wir 

leiden infolge von Täuschung! 

Immer, aber wenn wir die Welt und ihre Dinge und Menschen so wahr-

nehmen wie sie tatsächlich sind, sehen wir uns mit einem ganz anderen, 

realen Universum konfrontiert. Es ist  
 

- ständig im Wandel 
 

- unzulänglich 
 

- ohne Substanz, ohne Selbst 
 

Das Universum ist dynamisch, ständigem Wechsel und Wandel unterwor-

fen. Alles entsteht, fliesst, verändert sich und vergeht, um dann – anders – 

von neuem zu entstehen. Wie es ein Text beschreibt, der unser Leben und 

das ganze Dasein mit einem Wasserfall vergleicht, der über eine hohe 

Felswand hinunterstürzt ohne einen Moment des Zögerns, ohne ein Zu-

rück. 
 

Genau deshalb gibt es auch nichts, aber auch gar nichts unter den beding-

ten, entstandenen, geborenen Dingen des Daseins, das uns eine bleibende 

Befriedigung verschaffen könnte. Kein Ding, kein Mensch, keine Situation, 

keine Erfahrung, hat die Macht uns bleibende Erfüllung zu verschaffen. 
 

Und wir beginnen eine erstaunlich substanzlose, nicht fass- und festhalt-

bare Wirklichkeit zu sehen. Ein Text beschreibt die verschiedenen Aspekte 

eines Menschen wie folgt: 

- Physische, körperliche Formen sind wie Schaumgebilde.  
 

- Gefühle sind wie Blasen auf dem Wasser. 
 

- Wahrnehmungen gleichen Fata Morganas. 
 

- Geisteszustände und Gefühle sind wie der Stamm des Bananenbaums;  

   hohl. 
 

- Bewusstsein ist wie eine magische Illusion. 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

111 
 

Dies ist eine komplette, lückenlose Beschreibung eines Lebewesens. 

Zusätzlich ist da nicht noch ‘Jemand‘, ‘Ich‘, der diese Aspekte ist oder hat, 

‘Jemand‘, ‘Ich‘“ der sich im Pilotensitz befindet und alles kontrolliert. Es ist 

vielmehr wie Gay Claxton schrieb:  
 

“Die Lichter sind an, aber niemand ist zuhause.“  
 

Oder wie es Inschriften an alten Häusern im Berner Oberland beschreiben: 
 

“Dies Haus ist mein – und doch nicht mein. 

Wem’s vorher war – war’s auch nicht sein. 

Wer nach mit kommt – muss auch hinaus. 

Nun sag mir: Wem gehört dies Haus?“ 
 

Wenn wir an Vergänglichem, Unzulänglichem, nicht Kontrollierbarem 

anhaften, leiden wir, sobald es vergeht oder sich anders verhält als wir 

erwartet hatten. Wenn wir aber diese Täuschung durchschauen und 

loslassen – sind wir im selben Augenblick frei! 
 

Wenn wir immer wieder glauben, da sei jemand, nämlich ‘Ich‘ der sich in 

Kontrolle wähnt, aber das Leben nicht unseren Erwartungen, Hoffnungen 

und Träumen entspricht, sondern seiner eigenen Gesetzmässigkeit folgt, 

sind wir frustriert und geängstigt.  

Wenn wir aber diese Täuschung erkennen und die ‘Identifikation mit 

Selbst‘ durchschauen, entsteht innere Geräumigkeit und Freiheit. Nicht als 

Philosophie oder als Idee, sondern als Erfahrung. Dabei reicht es nicht, dass 

wir eine Philosophie von ‘Nicht-Selbst‘ unterschreiben – oder eine ent-

sprechende Meinung haben. Es ist nur die unmittelbare Erfahrung, von 

Nicht-Selbst, die tatsächlich befreit. 
  

Der christliche Zen-Mystiker Willigis Jäger schreibt: Die Qual der Men-

schen besteht darin, dass sie sich mit ihrem ‘Ich‘ identifizieren. Das ‘Ich‘ 

sucht Erfüllung in einer illusionären Welt. 

In Wahrheit ist das ‘Ich‘ nicht mehr und nicht weniger als eine Welle im 

Ozean der Wirklichkeit. Zunächst versucht die Welle zu erkennen, dass sie 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

112 
 

Ozean ist, aber letztlich wird offenbar, dass sich der Ozean als Welle 

erkennt. 7 
 

Die innere Freiheit ist immer schon da. Unsere Aufgabe ist, sie zu ent-

decken und das zu sein was wir im innersten Wesen immer schon waren: 

die befreiende Weisheit und das liebevolle Mitgefühl des Universums.  

 

Was können wir tun? 
 

Die Antworten übersteigen den Rahmen dieses Textes. Aber, kurz gesagt: 

All die Erkenntnis-Meditationen (Vipassana, Mahamudra, Dzogchen, 

Ch’an und Zen), all die Mittel und Wege der spirituellen Praxis, sind 

Methoden um aus der Täuschung aufzuwachen. Sie dienen einzig diesem 

Zweck und Ziel. Und wenn sie es nicht tun, sind sie es nicht wert prakti-

ziert zu werden. 
 

So wird sichtbar und klar, warum es in der Erkenntnismeditation letztlich 

nicht um besondere Erfahrungen oder Zustände geht. Ein Punkt der immer 

wieder schwierig zu vermitteln ist.  

 Es ist egal, was wir in der Meditation erfahren: Angenehmes, Schmerz-

haftes, Freudvolles, Mühsames, was immer – wie es Sayadaw U Tejaniya 

ausdrückt: ‘Jede Erfahrung ist die richtige Erfahrung, wenn wir ihr mit 

achtsamem Gewahrsein begegnen.‘ 

 Und doch: Wir wollen ‘tiefe‘ Erfahrungen. Wir wollen Erkenntnisse da-

rüber, warum wir in diesem oder jenem Muster gefangen sind, warum wir 

diese oder jene Gefühle der Einsamkeit oder des Nicht-geliebt-seins erfah- 

ren oder warum wir immer wieder Partner oder Partnerinnen wählen, die 

uns wieder verlassen…  

 

 
7 Willigis Jäger, In jedem jetzt ist Ewigkeit, Kösel, S. 101. 
 

 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

113 
 

Solche Erkenntnisse können sehr hilfreich sein. Aber sie sind bestenfalls 

therapeutische Nebenprodukte der Meditation. Worum es wirklich geht, ist 

das Durchschauen der Täuschung. Darum immer wieder die Anweisung: 
 

“Schaut euch die Vergänglichkeit, den steten Wandel an“: Das Kommen 

und Gehen, das Entstehen und Verschwinden, das Erklingen und Ver-

klingen, das Aufleuchten und Verlöschen, das Geboren werden und 

Sterben, das Zusammenkommen und wieder Auseinanderfallen! 

Egal was die Erfahrung des Moments ist: sie entsteht und vergeht. 
 

“Schaut euch die Unzulänglichkeiten und die Leidhaftigkeit an“:  
 

Was entsteht und vergeht kann uns nicht bleibend befriedigen, nicht 

dauerhaft erfüllen. Es ist diese Art von Erkenntnis, die uns dazu bringt 

loszulassen und anzunehmen. Es ist diese Art der Erkenntnis, die letztlich 

unseren Geist und unser Herz davon überzeugt nicht mehr zu Ergreifen, zu 

Erfassen. 
 

Beachtet auch die Anweisung: “Schaut euch nicht selbst an!“  
 

Was immer kommt und geht, entsteht und verschwindet und seiner 

eigenen Gesetzmäßigkeit folgt und nicht meinen Wünschen, kann ganz 

offensichtlich nicht ‘Ich‘, ‘mir‘ oder ‘mein‘ sein. ‘Nicht-Selbst‘ zu erkennen 

befreit!  
 

Letztlich begreifen wir definitiv, dass nichts in dieser fassbaren, selbst-

existenten Art und Weise besteht, in der es uns erscheint. Wie es im Lan-

kavatara Sutra heißt:  
 

“Die Dinge sind nicht, was sie zu sein scheinen – noch sind sie 

irgendwie anders!“ 
 

Es ist diese Erkenntnis die befreit. Dann verstehen wir auch den Vers von 

Kalu Rinpoche:  
 

“ Wenn die Wolken der Täuschung sich verzogen haben  

und die Sonne der Erkenntnis und des Mitgefühls 



Aufwachen aus der Täuschung - 4 Verkehrtheiten 
 

114 
 

am klaren Himmel unseres Geistes scheint, 

ist der Weg verwirklicht:  
 

Das Ende allen inneren Leidens, 

die wahre Befreiung des Herzens.“ 

 

 



Fred von Allmen 

  

115 

Instant Karma: Absicht – Handlung – Wirkung 

Unser Tun prägt uns selbst 
 

Karma ist ein grundlegendes und wesentliches Thema – und ein sehr oft 

missverstandenes. Es bezieht sich auf unsere Handlungen von Körper, 

Rede und Geist und ihre Wirkungen auf uns selbst. Dabei handelt es sich 

um Prozesse, die für jeden spirituellen Weg entscheidend sind. 

Genau genommen ist es in jedem Leben wesentlich, spirituell oder nicht, 

bewusst oder nicht, denn: ‘Unser Tun prägt uns selbst!‘ 
 

Karma ist wichtig, weil dies der Bereich unseres Lebens ist, in dem wir eine 

gewisse Freiheit der Wahl haben, weil es der Bereich ist, in dem wir Einfluss 

nehmen können auf unser inneres Wohlergehen oder Unwohl-ergehen. Der 

Sufi Mystiker Rumi1 schrieb:  
 

„Du bist kalt, aber erwartest Güte? 

Dein Tun kommt zurück in derselben Form. 

Gott ist barmherzig, aber wenn du Gerste pflanzest, 

erwarte nicht, Weizen ernten zu können.“ 
 

Aus Gerste wird eben Gerste. Was ist Karma aber ganz genau? Hier die 

Erklärungen aus dem ‘Handbuch des Abhidhamma‘2:  
 

- Karma (Kamma in Pali) heisst wörtlich ‘Handlung, Tun‘.  
 

Genau genommen bezieht sich Karma auf:  

- Alle ethisch heilsamen oder unheilsamen Absichten im Denken, Reden  

  und Handeln.  
 

- Es ist das Gesetz ethischer Verursachung.  
 

- Der Begriff Karma oder Kamma bezieht sich auf die Handlung.  
 

- Der Begriff Vipaka bezieht sich auf das Resultat, d.h. die Wirkung der  
 

1 Rumi, Unseen Rain, Threshold, p.80.  
2 Abhidhammattha Sangaha (Handbuch des Abhidhamma) von 

Anuruddhacariya, Transl. Narada Mahathera, BPS, p.255 



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

116 
 

  Handlung auf die handelnde Person.  
 

- Karma ist wie die Saat. 

- Vipaka ist wie die Frucht, die an der (von uns gesäten) Pflanze reift.   

  

Ethisch heilsame und ethisch unheilsame Absichten  
 

Man unterscheidet ethisch heilsame und unheilsame Absichten oder Moti-

vationen. Ethisch heilsame sind großzügige, mitfühlende, liebevolle, gedul-

dig annehmende, weise, erkenntnisreiche Absichten.  
 

Ethisch unheilsame sind verlangende, anhaftende, ablehnende, feindliche, 

getäuschte, verblendete Motivationen.  
  

Ethisch heilsame Absichten wirken positiv, innerlich heilend auf uns selbst, 

auf die Handelnden. Unethische, unheilsame Motivationen und Absichten 

wirken negativ, innerlich leidschaffend auf uns selbst, auf die Handelnden.   

Darum die bekannte Aussage:   
  

„Alles ruht auf der Spitze der Absicht!“  
  

Das heißt: Unser inneres Wohlergehen und unser Friede sowohl wie un-

sere inneren Konflikte und Leiden ruhen auf der Spitze unserer Absichten 

– eine für unsere Praxis und für unser Leben zentrale Aussage!   
 

Unter Praktizierenden besteht oft eine beträchtliche Unklarheit in Bezug auf 

‘heilsam und unheilsam‘ einerseits, und ‘angenehm und unangenehm‘ 

andererseits. Solange wir diese Aspekte nicht unterscheiden können, blei-

ben wir unklar in Bezug auf unsere Praxis, unklar in Bezug auf das Ziel und 

unklar in Bezug auf die Mittel und Wege um dieses Ziel zu erreichen.   

  

Hier ein Versuch der Klärung: Hier wird der Begriff ‘heilsam‘, in Englisch 

‘wholesome‘, verwendet, um ‘kusala‘ zu übersetzen. Man könnte auch die 

Worte hilfreich, geschickt oder ethisch positiv verwenden. Kusala könnte 

auch mit fehlerfrei, geistig gesund oder glückliche Wirkungen schaffend 



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

117 
 

übersetzt werden. Es ist von den drei Wurzeln des Guten motiviert – 

nämlich Großzügigkeit, Güte und Weisheit und all deren Spielarten.  
 

A-kusala, unheilsam, hingegen ist von den drei sogenannten Wurzel-

Klesha motiviert, nämlich Begierde, Hass und Verblendung und von all 

ihren Variationen, grob oder subtil. Akusala heißt also unheilsam, 

ungeschickt, ethisch negativ, inneres Leiden schaffend.  
  

Die Resultate, die Wirkungen (vipaka) dieses heilsamen oder unheilsamen 

Tuns von Körper, Rede und Geist, sind angenehme oder unangenehme 

Erfahrungen in uns, in der handelnden Person.  
  

Heilsam oder unheilsam sind also die Absichten hinter unserem Tun. 

Angenehm oder unangenehm sind die Erfahrungen die wir von Moment 

zu Moment haben als Resultate von Ursachen und Bedingungen.   
  

In der Praxis geht es darum, ethisch positive, heilsame, geschickte, inneren 

Frieden schaffende Qualitäten zu kultivieren und ethisch negative, unheil-

same, ungeschickte, inneres Leiden schaffende Eigenschaften abzubauen, 

zu vermeiden, sich davon zu befreien. Das ist etwas völlig anderes, als zu 

meditieren, um angenehme Zustände hinzukriegen.  
  

Bob Dylan zur Wirkung unseres Tuns auf uns selbst: „You can play with 

fire, but you´ll get the bill” Und Ruth Denison, deutsch-amerikanische 

Vipassana-Lehrerin: „You can´t get away with nothin´ darling”.  
 

Der Buddha erwähnte oft die unerwünschten Folgen von unheilsamen 

Karma, genauso wie die wünschenswerten Folgen von positivem, heil-

samen Karma:   
  

„Spricht oder handelt eine Person aus unheilsamen Geisteszuständen 

heraus, folgt ihr Leiden, so wie der Wagen dem Ochsen folgt, der ihn 

zieht.“  



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

118 
 

 „Spricht oder handelt eine Person aber aus heilsamen Geisteszustän-

den heraus, folgt ihr Freude, so sicher wie ihr eigener Schatten ihr 

folgt.“3 
                      

Dem entspricht auch die Aussage eines mir unbekannten Autors:  
 

„Wenn du die Vergangenheit verstehen willst, betrachte deine gegen-

wärtigen Bedingungen (deine gegenwärtige Situation). Wenn du die 

Zukunft kennen möchtest, betrachte dein gegenwärtiges Handeln.“  
  

Unsere gegenwärtigen inneren Bedingungen sind durch unsere Tenden-

zen in der Vergangenheit entstanden. Unsere inneren Bedingungen in der 

Zukunft entstehen durch unsere in der Gegenwart erschaffenen Tenden-

zen.  

  

Instant Karma  
 

Bekanntlich wirken – nach buddhistischer Sichtweise – karmische Taten 

dieses Lebens vor allem in einem der nächsten Leben. Was aber, wenn wir 

nicht wissen und auch nicht einfach glauben wollen oder können, dass es 

vergangene und zukünftige Leben gibt?  

Bedeutet das nun, dass die Idee von der Wirkung des eigenen Tuns auf 

einem selbst irrelevant ist? Natürlich nicht! Überhaupt nicht! Wenn wir 

auch nur ein wenig bewusst leben, erkennen wir bald, wie sehr wir uns 

selbst prägen – durch unser eigenes Denken, Reden und Handeln in diesem 

Leben. Darum praktizieren wir ja auch. Und deshalb der Titel dieses 

Vortrages: ‘Instant Karma‘.    
  

Aus der Gehirnforschung wissen wir nun auch um die Plastizität unseres 

Gehirns und um die Tatsache, dass neuronale Netzwerke die wir oft be-

nutzen, sich verstärken und vertiefen. Und zwar jetzt, heute, morgen, in 

diesem Jahr. Was wir oft tun, wird zur Gewohnheit. Die Absichten und 

Motivationen, die am häufigsten hinter unserem Denken und Tun stehen, 

werden zu Charakter.                     3 Buddha, Dhammapada 1. 



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

119 
 

       „Entsprechend der Art und Weise   

in welcher Aufmerksamkeit und Absicht angewendet werden,   

entstehen neue neuronale Strukturen“4   
                  

Die Fahrrinnen oder Pfade in unserem Gehirn verändern sich entsprech-

end. Um einmal einen Schweizer zu zitieren, Gottfried Keller5 schrieb:   
  

„Wer heute einen Gedanken sät, erntet morgen die Tat, übermorgen die 

Gewohnheit, danach den Charakter und endlich sein Schicksal.  

Darum muss er bedenken was er heute sät, und muss wissen,  

dass ihm sein Schicksal einmal in die Hand gegeben ist:  Heute!“  
  

Und je nach Absicht, entstehen eben freudvolle oder leidvolle Gewohn-

heiten und Charakterzüge, wie Shantideva es darlegt: 6  
 

„Was immer an Freude ist in der Welt,  

entspringt dem Wunsch für das Glück aller anderen.   

Und was immer an Leiden ist in der Welt,  

entspringt dem Verlangen nach eigenem Glück.“  
  

Um genau das bemühen wir uns in der Praxis: Wir kultivieren und stärken 

Heilsames und steigen, so oft wie möglich, aus den unheilsamen Schienen 

aus. So wird nicht nur unser Herz und Geist klarer, verbundener und freier, 

sondern unsere ganze persönliche Welt verändert sich!  
  

Im Mahakarunapundarika Sutra heißt es:   
  

„Die Welt ist aus Handlungen (Karma) gemacht.   

Sie manifestiert sich auf Grund von Handlungen!“  
 

Im Abhidhamma (der buddhistischen Psychologie) und im Visuddhi-

magga7 wird von verschiedenen Charaktertypen gesprochen.  

 
4 Quelle nicht wörtlich, Herkunft unklar. Evtl. Hüther? 

5 Gottfried Keller, Schweizer Dichter 1819 – 1890. 
6 Shantideva, Bodhicaryavatara, 8. 129  



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

120 
 

Entsprechend ihren Tendenzen, bzw. ihrer Konditionierung erfahren sie 

die gleiche Situation in sehr unterschiedlicher Weise. Hier drei vereinfachte 

Beispiele:   
 

• Wenn der Verlangens-Typ in einen Raum kommt, sieht er/sie 

sogleich die Dinge, die attraktiv sind: „Oh, schöne Vorhänge! Wo 

habt ihr die her?“ „Ah, neue Kaffeemaschine! Sieht gut aus.“  

„Wo gibt’s diese Schuhe? Die gefallen mir“ „Ein tolles Bild! Woher 

hast du es?“   
 

• Wenn der Aversions-Typ in einen Raum kommt, sieht er/sie 

sogleich die Dinge, die stören:  

„Ohje! Dieser Teppich passt jetzt wirklich nicht zu dieser 

Polstergruppe!“ „Schade, dass da so ein Rohr mitten durch den 

Raum geht.“ „Dieses Bild hängt ja ganz schräg.“   
 

• Wenn der Verblendungs-Typ in einen Raum kommt, fällt ihm/ihr 

zuerst mal gar nichts auf. „Hmm, aha...“  
  

Entsprechend: Wer voller Liebe auf Menschen trifft macht völlig andere 

Erfahrungen, als jemand der voller Ärger auf dieselben Menschen trifft. Wir 

prägen uns selbst – tagein, tagaus! Eine kurze Geschichte illustriert das:8  
 

Der alte Samurai betritt den Zen-Tempel.   

Mit dem Schwert fuchtelnd, stolpert er auf den Meister zu und schreit:   

„Du bist ein Schwein!“  

Der Meister blickt ihn an, und erwidert ruhig: „Du bist ein Buddha!“  

Der Samurai ist verdutzt und fragt: „Ich? Warum?“  

 
7 Abhidhamma, Puggala paññatti (Benennung von Individuen), eine Typologie 

der menschlichen Charaktere. 

Visuddhimagga, III. Entgegennahme des geistigen Übungsobjektes, Das Erkennen 

der verschiedenen Naturen.  
8 Quelle unbekannt. Joseph Goldstein hat sie von Charles Genoud gehört 

Der Meister sagt: „Schweine sehen Schweine, Buddhas sehen Buddhas.“  



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

121 
 

Wir selbst prägen die Welt die wir erfahren  
 

Unser inneres Klima prägt die Außenwelt die wir erfahren – unsere 

Außenwelt. Der US. Neurologe Markus Raichle schreibt:   
  

„ (…) Nur etwa 20 Prozent des an Ihren Hinterhauptlappen gelan-

genden Inputs kommt direkt aus der äußeren Welt; der Rest kommt von 

inneren Gedächtnisspeichern und perzeptuellen Verarbeitungs-

modulen. Ihr Gehirn simuliert die Welt – jeder von uns lebt in einer 

virtuellen Realität, die ausreichende Ähnlichkeit mit der echten hat, um 

zu verhindern, dass wir gegen Möbel laufen.“  
  

Der tibetische Meister Dilgo Khyentse Rinpoche erklärte:  
  

„Wenn unsere Sinnesorgane einem Objekt begegnen (wenn das Auge 

Formen und Farben sieht, wenn das Ohr Geräusche, Lärm und Klang 

hört, d.h. wenn wir unsere Welt wahrnehmen) wird durch dieses Ob-

jekt einzig der Prozess der Wahrnehmung im Bewusstsein ausgelöst, 

mehr nicht! Von da an ist der darauffolgende Prozess völlig subjektiv: 

Unser Geist reagiert auf das Objekt (das Wahrgenommene), beeinflusst 

durch all unsere angehäuften (oder eingeübten) Gewohnheiten, aus der 

Erfahrung der Vergangenheit. Wenn unser Geist voller Wut ist, scheint 

die ganze Welt ein Höllenbereich zu sein. Wenn unser Geist friedvoll 

ist, frei von Anhaften und Festhalten und alles, was wir tun, in Einklang 

ist mit der Gesetzmäßigkeit (den Lehren entsprechend), werden wir 

alles als die ursprüngliche Reinheit erfahren.“  
  

Grund genug, die Reinheit unserer Absichten und Motivationen als 

Zuflucht zu nehmen! Wir können den Lauf der Welt nicht kontrollieren, 

aber wir können konsequent auf unsere Absichten und Motivationen 

schauen – und sie positiv beeinflussen. Tagein, tagaus. Das ist es, was Praxis 

bedeutet. Darum geht es in der Meditation, denn: „Unser Wohlergehen ruht 

auf der Spitze unserer Absichten.“  
  



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

122 
 

Kürzlich bin ich dem Lama Gonsar Rinpoche nach vielen Jahren wieder 

begegnet. Er gab Belehrungen an der ‘Nacht der Religionen‘ in Bern und 

präsentierte die folgende Illustration in Bezug auf die Notwendigkeit 

korrekter Praxis:  
  

Wenn wir innerlich leiden (durch Ärger, Wut, Begierde, Neid, Dünkel, 

Besorgnis oder ähnliches), können wir das vergleichen mit einem Leck im 

Dach. Es tropft rein, wenn es regnet.   

Vielleicht ignorieren wir es erst mal. Oder wir stellen einen Eimer unter die 

Stelle wo‘s rinnt. Oder, wir richten uns auf der trockenen Seite des Raumes 

ein oder tragen einen Schirm im Haus.  (Das Beispiel erinnerte mich an 

unsere Zeiten in baufälligen oder verfallenen Hütten und Ställen lebend, 

während des Monsuns in McCleodganj an den Berghängen des Himalayas.)  
 

Diese Umgehensweise entspricht unserer Tendenz, zuerst zu versuchen, 

das Ganze zu verdrängen, oder andern die Schuld zuzuschieben, oder die 

Situation zu manipulieren. Viel besser als all das ist es, auf das Dach zu 

steigen, das Leck zu orten und es dann zu reparieren! Dies entspricht (in 

unserer Illustration) dem sorgfältigen Hinschauen – und dem Erkennen der 

Ursachen des Leidens in unserem Herz und Geist.   

Im Weiteren entspricht ‘das Reparieren des Lecks‘ dem Abbauen von un-

heilsamen, Leiden schaffenden, inneren Tendenzen und dem kultivieren 

von heilsamen Neigungen beziehungsweise ethisch positiven Motivatio-

nen.   
  

Damit wir dies sehen, erkennen und ändern können, brauchen wir die 

Qualität von ‘Wachheit, Aufmerksamkeit, Gewissenhaftigkeit‘.  

Dies entspricht dem Begriff ‘appamada‘ in Pali .9  

Diese Eigenschaft ist ganz ähnlich wie die von ‘Sati‘, ‘Achtsamkeit‘, aber 

eindeutig der momentanen heilsamen oder unheilsamen Tendenz des Geis- 

tes zugewandt. Es ist die Eigenschaft, die der Buddha in seinem letzten Satz, 

seiner aller letzten Aussage hervorgehoben hat:  

 
9 Sanskrit, apramada. Tibetisch, pa-yöd. 



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

123 
 

 „Verwirklicht eure Befreiung durch Appamada “,  

eben: Wachheit, Aufmerksamkeit, Gewissenhaftigkeit.  
  

Gonsar Rinpoche vergleicht eine der wesentlichen Eigenschaften von 

Appamada mit denen einer Verkehrsampel: Wenn die aktuellen Tenden-

zen und Motivationen unheilsam sind, schaltet die Ampel auf Rot. Sobald 

aber die gegenwärtigen Tendenzen und Motivationen heilsam sind, schal-

tet sie wieder auf Grün.   
 

Wesentlich für uns ist, dass wir bei Rot tatsächlich anhalten bzw. inne-

halten – und bei Grün auch tatsächlich fahren bzw. handeln.  
  

Was uns manchmal schwierig fällt zu verstehen oder anzuerkennen:   
  

Wir alle praktizieren immer – von früh bis spät!  

- Entweder unbewusst; dann reagieren wir gewohnheitsmäßig auf  

   alles.  

- Oder, wir sind achtsam und wach; dann haben wir die Wahl, ob wir  

   heilsam oder unheilsam mit der Situation umgehen wollen.   
 

Aber geprägt werden wir dauernd – von uns selbst.  
 

Dabei spielen nicht nur große Entscheidungen oder wichtige Handlungen 

eine Rolle, sondern jeder Gedanke und jede Handlung eines jeden Mo- 

ments. Auch die kleinen, scheinbar unwichtigen inneren Bewegungen 

zählen. Das liegt in der Natur unseres Gehirns und unseres Geistes. Darum 

lauten zwei Parolen des großen tibetischen Meisters Patrul Rinpoche:10   
 

„Nimm kleine Fehltritte nicht auf die leichte Schulter,  

glaubend, sie könnten dir nicht schaden:  

Selbst ein kleiner Feuerfunken kann einen Berg aus Heu  

in Brand setzen.  

 
10 Aus: Patrul Rinpoche, The Words of My Perfect Teacher, S.239. Deutsch: Patrul 

Rinpoche, Die Worte meines vollendeten Lehrers, S.309.  

Siehe auch: Buddha, Dhammapada 9.7. 
  

 



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

124 
 

Unterschätze nie die kleinen heilsamen Taten,  

indem du glaubst, sie helfen nicht:  

Auch Wassertropfen füllen, einer nach dem anderen,  

einen riesigen Topf.“  
  

Der Sufi Mystiker Hafiz schrieb:   
  

„Du besitzt alle Zutaten, um dein Leben in einen Albtraum zu 

verwandeln.   

Mische sie nicht, mische sie nicht!  
 

Du bist im Besitz aller Zutaten um dein Leben in Freude zu verwandeln.  

Mische sie! Mische sie!“   
  

Die ‘Zutaten‘ hier, sind die Absichten hinter unserem Tun. Genau das ist 

ein ganz wesentlicher Aspekt unserer Praxis. Genau das spricht der Dalai 

Lama an, wenn er sagt:   
  

„Das Einzige, worauf ich mich wirklich verlassen kann,  

ist meine ernsthafte, heilsame Motivation.“  
  

Darum üben wir uns in liebevoller Güte, in Mitgefühl, in Großzügigkeit 

und im Entschluss von Bodhicitta, der altruistischen Motivation.  

  

Letztlich geht es um Befreiung   
 

Ein letzter Punkt und ein wesentlicher: Wenn wir irgendwo gefangen sind, 

ist es sicher wünschenswert und gut, wenn wir die Zustände und 

Bedingungen im Gefängnis verbessern können – für uns und für alle 

Mitgefangenen. Eine sinnvolle Absicht und Handlungsweise!   

Letztlich geht es aber um mehr. Nämlich darum, frei zu werden. Es geht 

um Befreiung! Nicht nur um bessere Haftbedingungen.  

Auch zu diesem Zweck braucht es Erkenntnis. Nämlich Erkenntnis der 

wahren Natur allen Seins. Nur diese Art von Einsicht führt dazu, dass wir 

aufhören, uns ständig mit uns selbst, mit ‘Ich‘, mit Körper, Gefühlen und 

Geist, mit unserer ganzen Welt, zu identifizieren und daran anzuhaften.   



Instant Karma:  Absicht – Handlung – Wirkung 

  

125 
 

 

Wir können so beschäftigt sein, mit Selbst-Verbesserung, mit Problem-

lösung, mit Gutes-Tun, dass wir ganz vergessen, dass es letztlich darum 

geht, aus dem Gefängnis in die Freiheit zu erwachen. Die vollständige 

Freiheit ist immer schon da. Wir dürfen dies nicht vergessen, sondern uns 

immer wieder daran erinnern und unsere Praxis entsprechend ausrichten!   

In dem Masse wie wir darin erfolgreich sind, wird alles Karma trans-

zendiert. Das unheilsame – und auch das gute.  
 

Aber unabhängig davon, wie frei oder wie unfrei wir sind – jetzt an diesem 

Punkt – für uns selbst, genauso wie für unsere Mitwelt, ist es bedeutsam, 

wie wir denken, wie wir reden und wie wir handeln! Denn unser Tun prägt 

nicht nur uns selbst, sondern auch unsere Mitwelt, d.h. diese, unsere Welt.  
  

Ich werde mit Duane Elgin, dem großen Visionär, schließen:  
  

„Keiner kann unseren Platz einnehmen. Jeder von uns webt eine 

Strähne im Netz der Schöpfung. Es gibt keinen, der diese Strähne an 

unserer Stelle weben könnte.   

Was wir beitragen ist einzigartig und unersetzlich. Was wir dem Leben 

vorenthalten, geht dem Leben verloren.  

Die ganze Welt ist eng verknüpft und abhängig von unseren 

individuellen Entscheidungen“   
  

Darum ist es so wichtig, dass wir unser Leben mit Weisheit und Mitgefühl 

leben.  

  



Fred von Allmen 
 

126 
 

Ergründen der Wirklichkeit ‒  

                                   Dhamma-Vicaya anwenden  
  

"Weisheit kultivieren bedeutet Ergründen.   

Es ist der Wunsch danach, zu verstehen."  

                                                                                Sayadaw U Tejaniya 1  
  

Dhamma-vicaya, Ergründen der Wirklichkeit ist die zweite sog.  'Qualität 

des Erwachens'. Sie braucht die erste 'Qualität des Erwachens', nämlich 

Achtsamkeit, als Grundlage. Nyanatiloka Mahathera, der deutsche Pionier 

des Buddhismus schrieb:  "Achtsam verweilend ergründet, erforscht und 

erwägt man mit Einsicht, die Lehren (Dhamma) sowie die Erscheinungen 

oder Erfahrungen des Daseins (dhamma)."   
  

Ergründen (Dhamma-Vicaya in Pali oder dharma-vicaya in Sanskrit) ist die 

Qualität des Geistes, welche die Erfahrungen, deren wir gewahr werden, 

untersucht, erforscht und genau betrachtet. Oft wird es als Synonym für 

Erkenntnis (vipassana oder pañña), für Verstehen und Wissen, beschrie-

ben.   
  

Achtsamkeit ist eine wesentliche Voraussetzung für eine befreiende Praxis, 

reicht aber allein noch lange nicht! Wir müssen verstehen, wie die Dinge 

funktionieren. Das ist der Job von Dhamma-Vicaya oder kurz Vicaya, 

Ergründen, Unterscheiden und Erkennen.   
 

Wenn wir zum Beispiel ein Projekt starten, eine Firma aufziehen oder mit 

wertvollen Waren handeln wollen, brauchen wir ein umfangreiches 

Wissen, um richtig vorgehen zu können. Ohne dieses, könnten wir leicht 

übervorteilt werden und große Verluste erleiden.   

 
1 Tricycle, The Buddhist Review, Winter 2007, The Wise Investigator, Sayadaw U 

Tejaniya explains how taking an interest in life as it is can lead to liberation. 

By James Shaheen. 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

127 
 

Erforschen, Ergründen, ist also eine sehr wichtige, aktive Funktion des 

Geistes. Seine Aufgabe ist es, das Objekt zu beleuchten. So wie ein Licht in 

der Nacht uns ermöglicht, alle Dinge im erhellten Umfeld klar zu erken-

nen, so erlaubt uns Vicaya, die Objekte der Moment-zu-Moment-Erfah-

rung klar zu sehen, genauso wie sie sind. Darum wird Vicaya mit einer 

Lampe verglichen. Es ist diese Qualität des Ergründens, die uns aus dem 

Schlaf der Verblendung aufweckt.   
 

Es heisst, die Bedeutung von Dhamma-vicaya beziehe sich auf beides, das 

Erforschen von Buddhas Lehre (Dhamma/Dharma), sowohl als auch auf 

das Ergründen der unmittelbaren Erfahrungen im eigenen Geist.   
 

Ein vorausgehendes klares Verständnis der Lehre ist unabdingbar, wenn 

wir auf dem Weg vorwärtskommen wollen. Sonst sind wir wie Reisende, 

die ein bestimmtes Ziel erreichen möchten, ohne aber zu wissen, wo dieses 

liegt und wie man dorthin kommt.   
  

Vicaya äußert sich als unverwirrte Klarheit und wird darum auch mit einer 

versierten Führerin verglichen. Sie weiss um die örtlichen Verhältnisse, 

verfügt über die nötigen Informationen und kennt  den Weg dorthin wo wir 

hin möchten. Sie weiss auch, was dort einen Besuch wert und unserer 

Aufmerksamkeit würdig ist. In diesem Sinn wirkt Vicaya wie eine gute 

Führerin2.   
  

Sayadaw U Tejaniya schreibt:   
 

"Durch Interesse und Erforschen entsteht Weisheit. Bemühen allein, 

ohne Weisheit – so wie die Menschen es im Allgemeinen verstehen – ist 

mit angespannter Aktivität verbunden, weil das Bemühen in der Regel 

von Verlangen, Ablehnung und Verblendung motiviert ist. Bemühen 

mit Weisheit aber ist ein heilsamer Wunsch zu wissen und zu verstehen, 

was im Geist erscheint, ohne eine Präferenz in Bezug auf das Ergebnis 

zu haben."3   
 

2 Die Metaphern 'Lampe', 'Führer', etc. stammen aus: Chanmyay Myaing 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

128 
 

Sayadaw, Bojjhanga – Das Heilmittel, das alle Krankheiten zum Verschwinden 

bringt, Übersetzung und © by Ven. Ariya Ñānī.  
3 Tricycle, The Buddhist Review, Winter 2007, The Wise Investigator, Sayadaw U 

Tejaniya explains how taking an interest in life as it is can lead to liberation. By 

James Shaheen. 

 

Dabei geht es aber nicht um ein intellektuelles Untersuchen und Überlegen 

oder um ein theoretisches Verständnis der Natur der Dinge. Vielmehr ist es 

ein direktes Betrachten der Moment-zu-Moment-Erfahrungen mit der Fra-

ge, welcher Art diese Erfahrungen sind. Dieses Ergründen schaut mehr in 

die Funktionsweise sowie in die Natur der Erfahrungen und weniger in den 

Inhalt.   
  

"Weisheit kultivieren bedeutet Ergründen. Es ist der Wunsch danach, 

zu verstehen. Sobald das Interesse am Erforschen entsteht, ist der Geist 

nicht mehr in das Geschehen involviert und nimmt eine objektive 

Sichtweise ein. Sobald wir aber ein selbstbezogenes Interesse an den 

Ergebnissen unseres Ergründens haben, können wir die Dinge nicht 

mehr so sehen, wie sie sind. Verstehen zu wollen ist Weisheit. Ein 

Ergebnis zu wollen ist Gier." 3   
  

Dhamma-vicaya ist jener Aspekt, der die Erkenntnismeditation (vipas-

sana/vipashyana) von der Sammlungsmeditation (samatha/shamatha) 

unterscheidet. Samatha heißt, ein Objekt mit gesammelter Aufmerksam-

keit wahrzunehmen. Sich achtsam auf den Atem oder auf ein anderes 

Objekt zu fokussieren, führt aber noch nicht zu Erkenntnis. Dazu ist eine 

Form von Erkenntnismeditation erforderlich, deren Zweck es ist, die 

Eigenschaften aller Dinge, aller Erfahrungen, zu ergründen.   
  

Hier soll, einmal mehr, gesagt werden, dass Vipassana ohne Dhamma-

vicaya nicht wirklich Vipassana ist. Es ist ein weitverbreitetes Missver-

ständnis zu glauben, die heute gängige sog. Achtsamkeits Meditation sei 

das gleiche wie Vipassana. Dies ist tatsächlich erst dann der Fall, wenn auch 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

129 
 

Vicaya und die anderen 'Qualitäten des Erwachens' konsequent kultiviert 

werden.   
  

Die Qualitäten des Erwachens, das heißt, die Eigenschaften, die in unserem 

Geist vorhanden sein müssen, damit tiefe Erkenntnis entstehen kann, sind:  
 

Achtsamkeit, Ergründen, Enthusiastisches Bemühen, Freudiges Interesse, 

Ruhe, Sammlung/Stetigkeit und Gelassenheit.  

Die drei Geistesqualitäten Ergründen, Enthusiastisches Bemühen und 

Freudiges Interesse wirken in energetisierender, aufweckender Weise.  

Die drei, Ruhe, Sammlung/ Stetigkeit und Gelassenheit wirken beruhi-

gend, zentrierend und entspannend. Achtsamkeit braucht es, um erkennen 

zu können, was fehlt oder was noch vermehrt kultiviert werden muss.   
  

Ergründen ist also eine aufweckende, stimulierende Geistesqualität. Sie 

muss durch kontinuierliche und sorgfältige Aufmerksamkeit hinsichtlich 

der Moment-zu-Moment-Erfahrungen (dhamma) kultiviert werden.   

  

Was wird ergründet?   
 

Es sind einige der wesentlichsten Aspekte der Praxis, die ein sorgfältiges 

Beobachten, Untersuchen und Ergründen erfordern.   
 

- Es ist der Bereich der unheilsamen oder heilsamen Absicht hinter unse- 

  rem Tun und hinter unseren schädlichen und unseren förderlichen Ge- 

  wohnheitsmustern.   
 

- Für einen Weg der inneren Befreiung ist aber auch das aufmerksame  

  Erforschen der Natur aller Dinge unerlässlich:   
 

  Das Untersuchen des Wesens von Sinneserfahrungen, Gefühlen und   

  Gedanken sowie auch das Beobachten der Wesensmerkmale aller Erfah- 

  rungen, wie ihre Vergänglichkeit, ihre Unzulänglichkeit und ihre Nicht- 

  Selbstexistenz.   

Eigentlich gibt es kaum einen Praxisbereich, in dem Ergründen nicht 

wesentlich ist.  



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

130 
 

So gesehen hat der Begriff 'Vipassana' ‒ 'die Dinge so sehen und Erkennen 

wie sie wirklich sind' ‒ eine sehr ähnliche Bedeutung wie Dhamma-Vicaya, 

das Ergründen der Wirklichkeit.     

  

Ergründen der Absichten hinter unserem Tun   
 

All unsere Gedanken, Worte und Handlungen werden geprägt durch die 

dahinter wirkende Absicht. Effektive Praxis bedeutet, dass wir konsequent 

beobachten und erspüren, welche Absicht jetzt gerade hinter unserem 

jeweiligen Tun wirkt ‒ eine schädliche (akusala) oder eine förderliche 

(kusala). ('Tun’ bezieht sich hier auf Handeln, aber auch auf Reden, 

Sprechen sowie auch auf Denken.)   
 

Es sind die Absichten, welche die Folgen unserer Handlungen prägen; die 

Folgen für uns selbst und die Wirkung auf andere.  Eine Aussage von Haim 

Ginott4 beschreibt dies folgendermaßen:  
  

"Ich bin zu dem erschreckenden Schluss gekommen, dass ich das 

entscheidende Element bin:   

Es ist meine persönliche Einstellung, die das Klima schafft.   

Es ist meine tägliche Stimmung, die das Wetter macht.   

Ich besitze eine ungeheure Macht, das Leben elend oder fröhlich zu 

machen.   

Ich kann ein Werkzeug der Folter oder ein Instrument der Inspiration 

sein.  Ich kann demütigen oder erheitern, verletzen oder heilen. 

In allen Situationen ist es meine Antwort (oder eben meine Absicht und 

Motivation), die entscheidet, ob eine Krise eskaliert oder deeskaliert."    
  

Unheilsame oder leiden-schaffende Absichten und Motivationen sind 

Verlangen, Anhaften, Geiz, Aversion, Ärger, Wut und Hass, Neid und 

Eifersucht, Dünkel, Verblendung und viele mehr.   
 

4 Haim G. Ginott (1975), Teacher and child: A book for parents and teachers, New 

York, NY: Macmillan. Diese Aussage wird manchmal auch Johann Wolfgang 

Goethe zugeschrieben.  



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

131 
 

Sie zu erkennen, wenn 'in action', ist eines der Markenzeichen einer 

wirkungsvollen Praxis.    
 

Heilsame oder konstruktive Absichten und Motivationen sind Großzügig-

keit, Güte und Zuwendung, Toleranz, Mitgefühl und Mitfreude, Gelassen-

heit, Wahrhaftigkeit, befreiende Erkenntnis und viele andere.   
  

• Wenn wir in der direkten Erfahrung immer wieder sehen und 

fühlen, wie unheilsame Absichten für uns und andere Leiden 

schaffen, dann entsteht diejenige Art von Weisheit, die vermehrt zur 

Abwendung von diesen Motivationen führt. Es bedeutet auch, dass 

wir gerade die sog. 'edlen Wahrheiten vom Leiden und von seinen 

Ursachen' in action sehen.   
  
Ganz praktisch heißt das:   
 

- Wir sehen, was uns motiviert, bevor wir sprechen. "Ist es Wohlwollen,  

  Selbstbezogenheit oder Ärger?"   
 

- Oder wir spüren, was unsere Absicht ist, bevor wir essen. "Ist es Erwar- 

  tung, Begierde, oder etwas anderes?"   
 

- "Sind wir in der Meditation interessiert an der Erfahrung dieses Mo- 

  ments oder interessiert sie uns nur insofern als sie zu einer anderen,  

  angenehmeren, erwünschteren Erfahrung führen könnte?"    
 

"Lehnen wir nach vorne? Oder widersetzen wir uns mit Widerstand?"   
 

Hier benötigen wir immer wieder viel Ehrlichkeit, um klar zu sehen was 

läuft. Was wir am wenigsten brauchen ist Selbstkritik und Verurteilung. Sie 

verhindern klares Sehen und sind selbst Leiden schaffende Eigenschaften.   
  

• Umgekehrt: Wenn wir in der direkten Erfahrung immer wieder sehen 

und fühlen, wie heilsame, konstruktive Absichten für uns und andere 

Wohlergehen bewirken, dann entsteht diejenige Art von Weisheit, die 

vermehrt zu Hinwendung an heilsame innere Haltungen führt.   



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

132 
 

Es bedeutet, dass wir gerade die sog. 'edlen Wahrheiten von der Befreiung 

vom Leiden und dem Weg, der dorthin führt', erkennen.   
 

Wir nehmen unmittelbar und bewusst wahr, was Großzügigkeit, Wohl-

wollen und Ehrlichkeit in uns bewirken. So werden wir motiviert, diese 

'wunderbaren' (sobhana) Qualitäten weiter in uns zu kultivieren. Dies 

wiederum schafft wünschenswerte neuronale Bahnen oder Netzwerke in 

unserem Gehirn und damit positive Tendenzen für unser weiteres Leben.   
 

Unheilsam / heilsam erkennen.  

  

Schädliche, destruktive Verhaltensmuster erkennen    
 

Dieses aufmerksame Erforschen erlaubt uns auch, zunehmend unsere 

destruktiven Gewohnheitsmuster zu erkennen.   
 

- Sehen wir typische Verhaltensweisen, durch die wir regelmäßig unsere  

  Zeit mit sinnlosem Tun vertreiben?    
 

- Pflegen wir Muster des Wegschauens und Verdrängens, wenn wir eigent- 

  lich unsere Gefühle konfrontieren müssten?   
 

- Frönen wir suchtmäßig Ess- oder Trinkgewohnheiten, die unserer  

  Gesundheit abträglich sind?   

- Sind wir chronisch leichtsinnig oder haben wir die Gewohnheit, uns    

  Schreckensszenarien auszumalen?  

  (Ein passendes Cartoon von Garfield: Der Kater liegt da und denkt:    

  "Wieder so eine schlaflose Nacht, in der einem alle Last der Welt auf den  

  Schultern liegt… Zum Beispiel: Was wäre, wenn der Kühlschrank  

  explodiert?")   
 

- Halten wir uns oft im Wunschdenken auf: "Wie schön wäre es doch,  

  wenn…" ("Was ich alles kaufen könnte, unternehmen könnte oder wo ich  

  überall helfen könnte, wenn ich den Jackpot holen würde! Die Chancen  

  stehen zwar 1:14 Mio. – und ich kaufe auch nie ein Los."  

  So extrem sind wir vielleicht (fast) nie. Aber es lohnt sich doch, unsere  



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

133 
 

  "Wie schön wäre es, wenn ich .." zu ergründen.   
 

- Hören wir anderen aufmerksam zu und stellen Fragen oder sprechen wir  

  vorwiegend über unsere eigenen Interessen und unsere Meinungen?   
 

- Sind wir oft am Klagen über die Welt, die Politik, das Klima oder die  

  Mitmenschen oder stürzen wir uns gleich in Aktivismus, weil wir die  

  Probleme und das Leiden das uns begegnet, nicht zulassen und ertragen  

  können?   
 

- Ähneln wir dem klassischen 'Aversionstyp', der sogleich bemerkt, was  

  an den Dingen nicht gut oder passend ist?   
 

- Sind wir, umgekehrt, eher wie der sog. 'Verlangenstyp', der spontan  

  sieht, was an einer Situation attraktiv und wünschenswert ist?   
 

- Oder entsprechen wir mehr dem 'Täuschungstyp', der erstmal gar nicht  

  sieht was in einer Situation eigentlich läuft?   
  

Wir lernen zu erkennen, ob und wie wir mit diesen Verhaltensweisen 

identifiziert und involviert sind, ob wir sie als 'ich’ oder 'mir' erfahren oder 

ob wir sehen, dass es einfach Verhaltensweisen und Emotionen sind ‒ nicht 

mehr und nicht weniger ‒ und dabei erleben, wie sie von selbst erscheinen 

und auch wieder von selbst verschwinden, was Joseph Goldstein ‘Letting 

go by letting be' nennt. ('Loslassen durch So-Sein-Lassen')   
  

Was immer die Muster und Gewohnheiten sein mögen, die wir erkennen; 

wichtig ist, dass wir uns nicht (wie so oft) gleich in einen Selbstverbesse-

rungs-Aktivismus stürzen. Vielmehr sind dies die Momente, in denen wir 

ergründen und spüren können, was all das in uns bewirkt.   
 

Wir können hier auf die innewohnende Weisheit unseres Herz-Geistes 

vertrauen, welcher destruktive Tendenzen langsam aber stetig verändern 

wird, weil er spürt, dass sie leidvoll sind.  Und auch positive Tendenzen 

werden gefördert, weil der Geist immer wieder erfährt, dass die heilsamen 

Tendenzen zufriedenstellender und befreiender wirken.   

 Unheilsame und heilsame Absichten erkennen.  Schädliche Verhaltensmuster sehen…  



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

134 
 

Das Wesen von Gedanken erforschen    
 

Eine außerordentlich unterstützende Praxis ist auch das Erforschen der 

Natur unserer Gedanken, sind sie doch eines der prägenden Elemente in 

unserem Leben.   
  

Wenn wir einmal gelernt haben, unsere Gedanken zu Objekten des acht-

samen Gewahrseins zu machen, beginnen wir, zwei Aspekte zu sehen: Wir 

erkennen  

1.) was es inhaltlich ist, was wir denken und damit auch in welchen  

     Gefilden wir uns in unserem Leben vorzugsweise bewegen ‒ und wir erkennen  

2.) aus einer tieferen Perspektive heraus, das Wesen, die Natur von Gedan- 

    ken. Wir nehmen ihre flüchtige, nicht fassbare, leere Natur wahr.   
 

Dilgo Khyentse Rinpoche5 schreibt dazu:   
  

"Wenn ein Regenbogen erscheint, sehen wir viele schöne Farben – doch 

ist ein Regenbogen nicht etwas mit dem wir uns kleiden oder das wir 

als Schmuck tragen können: er erscheint einfach durch das Zusam-

mentreffen verschiedener Bedingungen. Gedanken entstehen im Geist 

auf die gleiche Weise. Sie haben überhaupt keine greifbare Realität oder 

innewohnende Existenz. Es gibt daher keinen logischen Grund, 

weshalb Gedanken so viel Macht über uns haben sollten, noch einen 

Grund, warum wir von ihnen versklavt werden sollten...   
 

Sobald wir erkennen, dass die Gedanken leer sind, wird der Geist nicht 

mehr die Macht haben, uns zu täuschen. Aber solange wir unsere 

täuschenden Gedanken als wirklich betrachten, werden sie uns weiter-

hin gnadenlos quälen, wie sie es während unzähliger vergangener 

Leben getan haben" (und sicherlich während diesem gegenwärtigen 

Leben).   

 

 5 Aus: Joseph Goldstein, Mindfulness, Sounds True, 2013. Quelle: Dilgo 

Khyentse Rinpoche, Teachings on Nature of Mind and Practice, Tricycle: The 

Buddhist Review, Winter 1991. 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

135 
 

Gedanken haben die Macht, uns ins Unglück zu stürzen, vermögen aber 

auch, uns glücklich zu machen. Es ist durch die Erkenntnis der Substanz-

losigkeit bzw. Leerheit unserer Gedanken und durch das Ende der Identi-

fikation damit, dass wir diese innere Freiheit erlangen.   
 

Unheilsame und heilsame Absichten erkennen. Schädliche Verhaltensmuster sehen. Das 

Wesen von Gedanken erforschen.  

  

Ergründen der Vergänglichkeit   
 

Zusammen mit dem Ergründen von 'Heilsamem' und 'Unheilsamem' und 

damit von Karma, ist das Beobachten und Erforschen der 'Merkmale des 

Daseins' (lakkhana) die wichtigste Funktion von Dhamma-Vicaya.   
 

Ein Merkmal oder eine Eigenschaft aller entstandenen Dinge, Lebewesen 

und Situationen des Daseins ist die Tatsache, dass sie unstet und vergäng-

lich sind ‒ in stetem Wandel. Ausnahmslos jede Erfahrung entsteht auf 

Grund von Bedingungen und sobald die Bedingung(en) verschwinden, 

verändert sich die Erfahrung um schließlich zu vergehen. Rumi beschreibt 

es so:  

"Die Erscheinungen kommen anmarschiert, eine nach der anderen - 

sobald eine da ist, ruft die nächste: Hau ab! Jetzt bin ich dran!"   
  

Diese grundlegende und unumstößliche dynamische Eigenschaft des 

Daseins kann und sollte auf verschiedenen Ebenen erforscht und wahr-

genommen werden.   
 

Dabei sind Vergänglichkeit und Wandel eigentlich absolut unübersehbar. 

Tagtäglich erfahren wir sie in der Natur: Beim Wetter, von strahlend schön 

und warm bis stürmisch finster und kalt oder bei den Bäumen, Blumen und 

Früchten, die sprießen, erblühen, reifen und wieder zerfallen. Der Wandel 

ist ständig und unaufhaltsam.  
  

Wir finden das völlig normal, nicht besonders beachtenswert, bis sich etwas 

wandelt oder vergeht, an dem wir anhaften und das wir behalten möchten. 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

136 
 

Dann sind wir enttäuscht, frustriert oder gar wütend. Interessant, nicht?   
 

Wir wissen zwar, dass sich alles wandelt, aber wir bemühen uns eher 

wenig, uns mit dieser Gesetzmäßigkeit wirklich unvoreingenommen und 

tiefgründig zu konfrontieren und die Konsequenzen daraus zu ziehen.  

Genau das zu tun ist eine Funktion von Dhamma-Vicaya.   

  

Unstetes Dasein     
 

Die Vergänglichkeit ist auch im Leben von uns Menschen eine unum-

stößliche Tatsache. Der bekannte Zen-Meister Suzuki Roshi6 beschrieb 

unser Leben folgenden Maßen: "Es ist wie, wenn wir ein Schiff betreten 

würden, das in See sticht – und sinkt."   
 

Ryôkan7, der Zen-Poet beschreibt es etwas romantischer in seinen Haikus:   
  

"Monate vergehen, Tage häufen sich an,   

Wie ein trunkener Traum - Ein alter Mann seufzt."  

"Tage zählen ist wie Finger schnippen -   

Selbst der Mai vergeht wie ein Traum."   
  

Kontemplation der Vergänglichkeit ist sehr wirkungsvoll. Wer damit 

praktizieren möchte, kann meinen Text 'Das Offensichtliche begreifen' (S. 6 – S. 10) 

(hier in Band 5) sowie dessen Anhang von meiner Website herunterladen, aus-

drucken und die relevanten Stellen anzeichnen, um dann regelmäßig, vielleicht 

täglich, darüber zu reflektieren.  

Dies ist eine eindrückliche Methode, mittels derer in vielen buddhistischen 

Traditionen die Vergänglichkeit dieses menschlichen Lebens verinnerlicht 

wird.   

 
 

6 Shunryū Suzuki Roshi, 1904 – 1971, ein japanischer Sōtō Zen Mönch und Lehrer 

in den USA. 
7 One Robe – One Bowl, The Zen Poetry of Ryokan, translated and introduced by 

John Stevens, Weatherhill. 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

137 
 

Meditation der Moment-zu-Moment-Vergänglichkeit   
 

Auf noch eindrücklichere Weise wird die Vergänglichkeit sichtbar, wenn 

wir Moment-zu-Moment präsent sind und dabei die Achtsamkeit und das 

ergründende Interesse auf die unmittelbare Erfahrung richten. Recht 

schnell wird offenbar, dass das, was wir normalerweise als unsere solide 

Welt wahrnehmen, ein sich ständig rapide verändernder Strom von 

Empfinden, Hören, Sehen, Riechen, Schmecken, Denken und Fühlen ist. 

Dies muss sehr lange und kontinuierlich betrachtet werden, bis diese 

Tatsache zum Bauchgefühl wird.    
 

Letztlich geht es darum, das Offensichtliche zu sehen. Um zum Beispiel den 

steten rapiden Wandel zu sehen, brauchen wir eigentlich nicht zuerst eine 

tiefe Meditation. Um zu erkennen, dass Anhaften oder Aversion immer 

mühsam sind, reicht es, wenn wir wirklich hinschauen und hinfühlen ‒ weil 

es eigentlich offensichtlich ist:   
  

Mulla Nasrudin überquerte regelmäßig die Grenze zwischen der Türkei 

und Persien. In den Satteltaschen seiner Esel war nie etwas Wertvolles 

zu finden, nur Stroh. Er hatte nichts zu verzollen. Dabei wurde er aber 

zunehmend reicher.  

Jahre später, als der dortige Zöllner in den Ruhestand getreten war, 

fragte er Nasrudin, wie er denn so vermögend geworden sei. Dieser 

gestand: “Ich habe Esel geschmuggelt.“   
  

Die Vergänglichkeit ist offensichtlich und doch stellt sich uns die folgende 

Schwierigkeit in den Weg:  
 

• Wir fallen tendenziell ständig wieder zurück auf die Ebene der 

Inhalte, das heißt:  auf was wir sehen, statt dass wir sehen ('Berge' statt 

'sehen'.),   

• auf was wir hören, statt dass wir hören ('Rasenmäher', statt einfach 

'hören').   

• auf was wir denken, statt das Denken an sich zu betrachten.   
 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

138 
 

So übersehen wir immer wieder die alles durchdringende Realität des 

ständigen Wandels. Hier fehlt uns oft das Verständnis des ganzen Prozes-

ses der Erkenntnis und das tiefe Interesse daran, das Wesen von Erfahrung 

per se zu ergründen, statt immer nur dessen Inhalte, dessen Geschichten 

und Dramen.   
  

Ein Beispiel des Unterschiedes zwischen Identifikation und unmittelbarer 

Wahrnehmung in der Meditation könnte etwa folgendermaßen aussehen.  
 

Mit Identifikation: "Ah, ein Auto fährt vorbei!", "Wer es wohl sein könnte?" 

Ah, der Motor wechselt in den Leerlauf." "Vielleicht ist es der Paket- 

Postmann." "Was er wohl bringt?"   
  

Dasselbe in der unmittelbaren Erfahrung, d.h. ohne Identifikation:   

Geräusch/Hören. Denken "Ein Auto fährt vorbei". Denken "Wer es wohl 

sein könnte?"  

Geräusch/Hören. Denken "Das Auto hält an". Denken "Vielleicht der Paket-

Postmann". Denken und fühlen "Ah, Neugierde findet statt".   
  

Henk Barendregt8, ein Vipassana-Lehrer aus Holland empfiehlt, öfters die 

folgende Meditation der Vergänglichkeit zu üben:  
 

Die Achtsamkeit wird absichtlich auf das Ende einer jeden Erfahrung ge-

richtet und kurz mit der gedanklichen Notiz 'Ende' benannt. Es heißt dann: 

Einatmen 'Ende', Ausatmen 'Ende', Denken 'Ende', Jucken 'Ende', Hören 

'Ende', Einatmen 'Ende' usw. in möglichst rascher und konsequenter Folge.  
 

Es braucht viel Entschlusskraft und Ausdauer, um diese Meditation immer 

mal wieder für 15 Minuten durchzuziehen. Es ist aber ein 'Vicaya-Job' der 

sehr eindrückliche Resultate bringen kann.   

  
8 Hendrik 'Henk' Barendregt ist ein niederländischer mathematischer Logiker. Er 

ist Professor für Grundlagen der Mathematik und Informatik und ist ein Vipas-

sana-Lehrer. 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

139 
 

Wozu das Sehen der Vergänglichkeit dient? Dort wo ich lebe, fließt ein 

breiter Fluss mit starker Strömung. An gewissen Sommertagen schwim-

men Scharen von Menschen in Gummibooten flussabwärts. Ein tolles 

sommerliches Vergnügen.  

Das Ganze sieht ungefährlich aus und ist es auch, bis ein Boot gegen ein 

Hindernis gedrückt wird. Ein Fels, eine Uferböschung, eine Kiesbank. Und 

plötzlich zeigt sich die ganze Gewalt des strömenden Flusses. Boote werden 

in die Tiefe gedrückt, kentern oder sinken und nicht selten gibt es Verletzte 

oder gar Tote im Fluss.   
 

Wie im Fluss, so auch im Leben: Auf Kurs bleiben muss gelernt sein, damit 

wir im Notfall schnell sind im Loslassen und im Mitfließen, statt im Leisten 

von Widerstand, im gegen den Strom schwimmen.    
 

Soviel zum Erforschen der Vergänglichkeit.   

  

Ergründen von Dukkha   
 

Wenn wir den Fluss der Erfahrungen in unmittelbarer Weise betrachten, 

wird auch zunehmend klarer, dass keine Erfahrung je eine bleibende 

Befriedigung geben kann. Wenn alles ständig kommt und geht, wie könnte 

sie auch?  

Hier stellt sich uns die Frage: 'Wollen wir die Tatsache der Unzulänglich-

keit und oft auch Leidhaftigkeit des Daseins, Dukkha, überhaupt sehen und 

anerkennen?' 'Sind wir wirklich bereit, Dhamma-Vicaya einzusetzen?'   
 

Wenn wir es wagen, kann diese Erkenntnis uns vor viel Verlangen und 

Anhaften ‒ und damit eben Leiden ‒ bewahren. Auch hier ist Vicaya, 

Ergründen, gefragt. Sonst ändert sich an unserer gewohnten Haltung nicht 

viel.   

  

Von Vergänglichkeit zu Nicht-Selbst   
 

In dem Masse wie wir achtsam bei der unmittelbaren Erfahrungsebene 

bleiben, wird auch sichtbar, dass alles was geschieht, innen und außen, auf 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

140 
 

allen Sinnes-, Denk- und Fühl-Kanälen, ein Prozess bedingten Entstehens 

und Vergehens ist.   

Das schließt mit ein, dass die Idee, das Gefühl, der Gedanke, da sei jemand 

festes, unveränderliches hinter all den Erfahrungen, nämlich 'Ich', ebenfalls 

nur Teil dieses Prozesses des bedingten Entstehens und Vergehens ist. Es 

ist Teil der gleichen, nicht fassbaren Show.  

Auch diese Erkenntnis ist befreiend, wie der Buddha bestätigt:   
  

"Wenn man die Vergänglichkeit betrachtet, wird die Wahrnehmung 

von Nicht-Selbst gefestigt.  

Wenn man Nicht-Selbst wahrnimmt, beseitigt man den Dünkel von 'Ich 

bin', was Nibbana (d.h. Befreiung) in diesem Leben (gleichkommt)." 9   
  

In diesem Bereich ist Ergründen von höchster Relevanz. Tatsächlich kommt 

aber hier oft viel Widerstand auf. Wir bemühen uns lieber um endlose 

Selbstoptimierung, (was an sich ja nicht schlecht ist), als dass wir versuchen 

würden, die tief verwurzelten Annahmen über unser eigentliches Wesen, 

zu hinterfragen. Doch genau dort würde unser größtes Befreiungspotential 

liegen.   
  

Entsprechend den traditionellen 'Stufen der Erkenntnis' in der Vipassana-

Meditation10, wird auf einer gewissen Stufe 'Nicht-Selbst' erfahrbar.   
 

Viele Praktizierende können nun aber in der Meditation nicht bis zu dieser 

Ebene vordringen. Sie würden aber unter Umständen davon profitieren, 

das Thema von Nicht-Selbst auf andere Weise anzugehen. Zum Beispiel 

indem sie sich die Frage stellen, 'wer sieht', während der Prozess des Sehens 

stattfindet, 'wer hört' während dem Hören, 'wer denkt' während dem 

Denken.   
 

Dies natürlich nicht um clevere theoretische Antworten hervorzubringen,  

 sondern um diese Erfahrungen mit Interesse zu ergründen.  
 

9 Bodhi, The Numerical Discourses, 1250: Buddha, Anguttara Nikaya 1250. 

10 Nach dem Visuddhimagga und Mahasi Sayadaw. 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

141 
 

Das konsequente Erforschen der Erfahrung eines scheinbaren Ichs oder 

Selbst entspricht dem Ausholen zu einem Befreiungsschlag in einer 

wirkungsvollen Praxis.    
  

Unheilsame und heilsame Absichten erkennen. Schädliche Verhaltensmuster 

sehen. Das Wesen von Gedanken erforschen.  Vergänglichkeit, Unzulänglichkeit 

und Nicht-Selbst ergründen…  
  

Um Überforderung zu vermeiden: Das Ergründen von unheilsamen und 

heilsamen Absichten und deren Wirkung ‒ sowie das Erkennen der Da-

seinsmerkmale Vergänglichkeit, Unzulänglichkeit und Nicht-Selbst sind 

die wesentlichsten zwei Einsatzbereiche von Vicaya!   

  

Fragen stellen   
 

Vicaya kann (und sollte) aber letztlich in zahllosen Bereichen eingesetzt 

werden. Dabei kann das Stellen von Fragen ein unterstützendes Instru-

ment sein. Die Idee hier ist nicht, dass ihr das alles anwenden müsst. Aber 

es sollte klar machen, wie wesentlich Vicaya in der Praxis ist.  
 

Um also eine Idee zu vermitteln, wo dies überall sinnvoll sein könnte, hier 

einige weitere Beispiele von Fragen, die wir uns in der Praxis stellen 

können.   
 

• "Ist die gegenwärtige Erfahrung heilsam oder unheilsam?" Dann 

hinfühlen!   
 

• "Ist das aktuelle Gefühl, die Emotion, die Empfindung stet oder 

unstet? Bleibt es immer genau gleich oder verändert es sich?" Auch 

hier: Spüren, wie es sich tatsächlich anfühlt.   
 

• Wenn alle sechs Sinnestore funktionieren, während wir essen. 

"Kriegen wir alles mit, was gerade passiert?"  
 

• Dhamma-Vicaya beobachtet auch die Gefühlstönungen, die Veda-

nas, welche die Bedingung sind, die die nachfolgende Reaktion (den 



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

142 
 

Aufruhr oder die Begierde) auslöst: "Ist die momentane Erfahrung 

angenehm, unangenehm oder neutral?"   

• Es ist auch Vicaya, das sich dafür interessiert, was die Erfahrung der 

Reaktion mit uns macht und wie sie sich anfühlt: "Ist meine 

momentane Reaktion heilsam oder unheilsam und wie fühlt sie sich 

an?"    
 

• Vicaya interessiert sich auch dafür, zu sehen ob die Qualitäten der 

Brahmaviharas, wie Güte, Mitgefühl, Mitfreude und Gelassenheit, 

wenn präsent, echt sind oder ob es nur die nahen Feinde sind die, 

wenn nicht erforscht, so aussehen wie die echten Qualitäten: "Fühle 

ich wirklich Güte oder ist es der sog. nahe Feind Sentimentalität? Ist 

es Mitgefühl oder nur Mitleid? Ist es echte Gelassenheit oder einfach 

Gleichgültigkeit?"    
 

• Weitere Funktionen von Dhamma-Vicaya sind auch: Das Reflek-

tieren über die vier edlen Wahrheiten, um sie dann auch in der 

direkten Erfahrung am Werk zu sehen.  

Wir fragen uns zum Beispiel: "Warum leidet mein Geist gerade?" 

Und wir sehen: Ah, Anhaften!   
 

• Wir fragen uns: "Was würde dieses Leiden beenden?" Und wir 

erkennen: Ah! Loslassen oder einfach Akzeptieren und So-Sein-

Lassen.   
 

• Vicaya, zusammen mit Achtsamkeit sieht welche Geistesqualitäten 

zwar vorhanden, aber dass sie zu schwach ausgebildet sind und 

veranlasst das weitere Kultivieren dieser Eigenschaften.   
 

• Vicaya oder eben aktive Erkenntnis ist eine 'Qualität des Erwach-

ens', ein 'Erleuchtungsfaktor' und muss daher präsent sein, damit 

der Geist sich zutiefst für die Wirklichkeit öffnen kann.   
 

Zum Abschluss ein Zitat von Sayadaw U Tejaniya, der in seinen Unter-

weisungen großen Wert auf das Anwenden von Vicaya legt:   
  



Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 

  

143 
 

"Ich entdeckte, dass man durch achtsames Gewahrsein und durch 

Fragen die Antworten finden kann. Zu Beginn gibt es viele Fragen, aber 

wenn die Weisheit einmal eingetreten ist, werden es nicht mehr so viele 

sein. Der Geist wird klarer und weniger unübersichtlich."  
 

Und U Tejaniya schließt:   
  

"SchülerIn sein ist in uns. LehrerIn sein ist auch in uns!"   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Fred von Allmen 
 

144 

 Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 
  

In den buddhistischen Traditionen gibt es eine ganze Anzahl von 

Beschreibungen des Weges, von Lehr-Modellen, wie zum Beispiel der 

achtfache Pfad, die sieben Qualitäten des Erwachens, das dreifache Trai-

ning von Verhalten, Meditation und Erkenntnis und andere mehr.  

Immer geht es dabei um innere Qualitäten die wir entwickeln müssen, um 

aus einem oft nicht sehr befriedigenden oder gar konfliktbeladenen Dasein 

zu innerem Frieden, Verbundenheit und Freiheit zu kommen.   
  

Es gibt eine Gruppe von fünf Qualitäten des Herzens und Geistes, welche 

Indriyas oder Spirituelle Fähigkeiten genannt werden. Fünf davon sind 

bekannt als die ‘spirituellen, bestimmenden Kontroll-Fähigkeiten‘.   

Diese fünf Indriyas sind: Vertrauen  

                  Bemühen / Energie  

        Achtsamkeit / Gewahrsein  

        Sammlung / Stetigkeit  

        Erkenntnis / Weisheit  
  

‘Die Funktion dieser Indriyas ist es, einen dominierenden, bestimmenden, 

kontrollierenden Einfluss auszuüben – und zwar: auf die sie begleitenden 

Herzens- und Geistesfaktoren.‘1  
  

Das Wort ‘Indriya‘ stammt vom Pali-Wort inda (sanskrit: indra) ‘Herr-

scher‘, ‘Lord‘. Indra wird als der Herrscher der Devas, der Götter, betrach-

tet. Entsprechend ist es die Eigenschaft dieser Qualitäten oder Faktoren den 

Zustand in dem sie präsent sind zu beeinflussen oder zu beherrschen. 

Daher auch der Name ‘bestimmende oder kontrollierende Fähigkeiten‘.  

 

 
1 Nyanaponika Thera, Abhidamma Studies, p. 61, B.P.S. Kandy.  



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

145 
 

 Die Indriyas oder eben Kontrollfähigkeiten werden auch so genannt, weil 

sie ihr negatives, unheilsames ‘Gegenüber‘ meistern und unter Kontrolle 

bringen.  
 

- Vertrauen hält Zweifel, Angst, Sorge, Niedergeschlagenheit, Mangel an  

  Hingabe unter Kontrolle  

- Bemühen und Energie überwinden Trägheit, Faulheit, Bequemlichkeit.  

- Achtsames Gewahrsein schaltet Achtlosigkeit aus.  

- Sammlung und Stetigkeit kontrollieren Ruhelosigkeit und Zerstreutheit.   

- Erkenntnis und Weisheit lösen Unwissenheit und Täuschung auf.   

  

Vertrauen  
 

Saddha, in Pali, ist die erste dieser Qualitäten und bedeutet, entsprechend 

den Wurzeln 'sam' und 'dah', so etwas wie 'gut fundiert', 'gut gefestigt' 

während das Sanskrit-Wort 'Shraddha' 'gefestigt in Überzeugung' oder 'in 

Zuversicht' bedeutet – eben Vertrauen.  
  

Im Besonderen bedeutet Saddha: gut fundiertes, gefestigtes Vertrauen in 

Buddha, Dharma und Sangha. Keinesfalls im Sinne eines religiösen 

Bekenntnisses, sondern als innere Ausrichtung.   
  

- Vertrauen in Buddha heißt: Vertrauen ins Erwachen aus der Täuschung,  

  in die Möglichkeit des Erwachens, der Befreiung, Vertrauen in ‘die  

  Erwachten‘ (Buddha bedeutet: Jemand der erwacht ist) und vor allem  

  Vertrauen in unsere eigene innewohnende Natur des Geistes (Tathāgata- 

  garbha), die es ermöglicht, vollständige Befreiung zu erlangen.   
 

- Vertrauen in Dharma bedeutet: Vertrauen in die Lehren, die Mittel und  

  Wege, die uns die universelle Ordnung und die Natur des Daseins erken- 

  nen lassen und uns damit in Einklang bringen.   
  

- Vertrauen in Sangha besagt: Vertrauen in diejenigen die vor uns auf  

  dem Weg gegangen sind und in jene, welche uns vorausgehen.   



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

146 
 

Zufluchtnahme oder innere Ausrichtung, das heißt reflektieren und 

erforschen was es ist, auf das wir uns ausrichten wollen und dem wir – in 

dieser unberechenbaren Welt – unser ganzes Vertrauen schenken können. 

Es ist also eine grundlegende und zentrale Übung, eine Praxis von der es 

sich lohnt, sie regelmäßig, täglich und zu Beginn einer jeden Meditations-

periode zu kontemplieren.  

  

Eigenschaften und Wirkung  
 

"Saddha, richtig verstandenes Vertrauen, besänftigt den Aufruhr der 

quälenden Emotionen in Herz und Geist.“ Es wirkt erlösend.   
  

Saddha ‘reinigt‘ den Geisteszustand in dem es präsent ist. Wie ein Text sagt:   
  

"So wie das Wasser-klärende-Juwel eines legendären Kaisers, das 

Schlamm und Algen auflöst und das Wasser reinigt und klärt, so reinigt 

und klärt rechtes Vertrauen unser Herz."  
  

"Saddha wirkt als Eingangstor für alle heilsamen Qualitäten und Eigen-

schaften von Herz und Geist.“ Wenn Saddha da ist, sind auch Offenheit, 

Großzügigkeit, Zuwendung, Mitgefühl u. ä. präsent. Eine wunderbare, 

wünschenswerte Qualität in unserem Leben und in unserer Praxis.  
  

Die folgenden drei Arten von Saddha können unterschieden werden:  

• begeistertes Vertrauen  

• überprüftes Vertrauen  

• unerschütterliches Vertrauen oder Gewissheit.   

  

Begeistertes, überschwängliches Vertrauen   
 

Diese Art des Vertrauens kann entstehen, wenn wir einer inspirierenden 

Person begegnen, eine überzeugende Belehrung oder Lebensweisheit 

hören. Wenn wir zum ersten Mal meditieren und dies sehr hilfreich oder 

inspirierend finden. Es kann auch durch ein Kunstwerk entstehen, sei es ein 



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

147 
 

berührendes Marienbild, eine bestechende Zen-Kalligraphie oder was 

immer. Wir fühlen uns berührt, angezogen, inspiriert und begeistert. 

Interesse und Hingabe – und eben Vertrauen – füllen unser Herz.   
  

Dieses Vertrauen kann uns dazu bewegen, näheren Kontakt aufzunehmen 

mit dem was uns inspiriert, vielleicht mit einer Praxis zu beginnen oder gar 

einen spirituellen Weg zu betreten. Dieser Zustand ist vergleichbar mit der 

Phase der Verliebtheit in einer Beziehung, der Honeymoon-Phase.  
 

Als ich meinem Lehrer Geshe Rabten in Indien begegnete – oder als ich den 

Dalai Lama erstmals kennenlernte, empfand ich solche Gefühle des 

begeisterten Vertrauens und der Inspiration. Als ich den Begriff 'sunyata', 

die nicht-selbstexistente, nicht erfassbare Natur aller Dinge, zum ersten Mal 

hörte, standen mir die Haare am Körper zu Berge.  
 

Auch bei einem ersten Zusammentreffen mit der Vipassana-Meditation 

unter Sri S. N. Goenka, einem indischen Lehrer aus Burma, der aus Dank-

barkeit diese Praxis nach Indien zurückbringen wollte, wo sie ausgestor-

ben war, entstand diese Art von Vertrauen in mir:  

Etwas schien plötzlich ganz klar zu sein, ein Gefühl des Nachhause-

Kommens, ein Wiedererkennen von etwas, das ich schon immer gewusst 

hatte...  
 

Solche Momente des ‘inspirierenden Vertrauens‘ sind wichtig und können 

unser Leben völlig verändern und uns transformieren. Eine sehr wirksame 

Kraft.  
  

Dieselbe Kraft des Vertrauens ist auch in unserem Verhältnis zu Lehren-

den oder zu Gurus am Wirken. Wir vertrauen ihnen, in der Überzeugung, 

dass sie so viel Erfahrung auf dem Weg gesammelt haben, dass sie uns in 

geschickter und hilfreicher Weise unterstützen können. Manchmal kann 

dieses Vertrauen alle realistischen Proportionen verlieren und es wird 

ihnen alles Mögliche und Unmögliche zugetraut. Man hat endlich eine 

Projektionsfläche für seine hohen – manchmal auch naiven – Ideale.  



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

148 
 

So gibt man gibt dem Guru, dem Lama, der Lehrerin, dem System, der 

Gruppe nicht hinterfragten, unbeschränkten Kredit. Hier liegt die Gefahr 

dieser Art des begeisterten Vertrauens: Es ermangelt der Weisheit – und 

kann daher leicht zu blindem Glauben werden und dies auch bleiben. Wie 

das bei Nasrudin der Fall war:   

Mulla Nasrudin verstreut Brotstücke, ums Haus herum.  
 

Ein Freund fragt: Was tust Du da? Der Mulla: Es hält die Tiger fern.  

Der Freund: Aber es gibt ja gar keine Tiger im Umkreis von hunderten 

von Meilen. Nasrudin antwortet: Wirksam! Nicht wahr!   
  

Wir müssen nachprüfen, ob‘s an den Brotkrumen liegt – oder vielleicht an 

etwas anderem. Nicht überprüftes Vertrauen oder blinder Glaube kann 

sehr leicht rigide werden. Kritik an der Sache, an der Person, an den Gurus, 

den Führern oder Führerinnen an die man glaubt, ist unerwünscht. Selbst 

positive Alternativen können dann als untergrabend erfahren werden. So 

können Sektierertum, ja Fundamentalismus entstehen und das positive, 

begeisterte Vertrauen verkommt – oder wird zu Fanatismus.  

  

Überprüftes Vertrauen  
 

Indem wir beginnen, die Sache, die Person, die Lehre, welcher wir solcher-

maßen vertrauen, zu überprüfen, zu testen und auszuprobieren, entsteht 

die zweite Art, nämlich ‘Überprüftes Vertrauen‘.  

Diese Art des Vertrauens ist bedeutend tiefer und stabiler als die erste. 

Meist ist sie nicht mehr so überschwänglich, sondern von einer tragen-

deren Art des Enthusiasmus. Ausprobieren und anwenden sind hier 

natürlich die Schlüssel.  

Wenn wir beim begeisterten Vertrauen steckenbleiben, kann uns allzu 

leicht der Schnauf ausgehen.   
  

Manche Menschen sind zwar von der Lehre begeistert, bringen aber die 

notwendige Energie nicht auf, sich die Praxis zu eigen zu machen. Ihre 

Inspiration verfliegt langsam, der Enthusiasmus vergeht und zurück bleibt 



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

149 
 

ein schales Gefühl, aber keine Praxis. Vielleicht haben wir das phasenweise 

alle schon einmal erlebt.   
  

Es braucht eben nicht nur Inspiration und Vertrauen, sondern auch die 

anderen vier Indriyas.  

Vor allem braucht es das zweite, nämlich Bemühen, Enthusiasmus, Aus-

dauer, Energie, welches weiter unten besprochen wird.  

Zusammen mit achtsamem Gewahrsein, mit Sammlung und mit Erkenntnis 

vertieft sich unsere Praxis. Dadurch sehen wir tiefer und klarer. Wir 

erkennen die wahre Natur aller Dinge des Daseins aus eigener Erfahrung 

und fühlen uns dadurch leichter und freier und handeln entsprechend 

liebevoller und weiser.   

  

Unerschütterliche Gewissheit  
 

So wird ‘überprüftes Vertrauen‘ zum persönlich erfahrenen Verstehen, zur 

Gewissheit und somit zu ‘unerschütterlichem Vertrauen‘, einer der Früch-

te tiefer Praxis.   

 

Bemühen, Energie   
 

Viriya (in Pali), ist das zweite Indriya. Im Atthasālinī heißt es: 2  
  

„Energie, Ausdauer, enthusiastisches Bemühen, also Viriya,   

sollte als die Wurzel aller Verwirklichungen gesehen werden.“  
  

Bemühen, Energie, Viriya, ist ein Indriya, eine spirituelle, bestimmende 

Fähigkeit, weil es Trägheit überwindet. Viriya heißt ‘heldenhaft‘ oder 

‘heldinnenhaft‘, womit etwas Essentielles über sein Wesen ausgesagt wird. 

Der burmesische Meister U Pandita Sayadaw sprach oft über ‘heroisches 

Bemühen‘ in Bezug auf konsistentes und konsequentes achtsames Gegen- 

wärtig sein. 

 
2 Das Atthasālinī (Pali) ist ein buddhistischer Kommentar von Buddhaghosa (5. 

Jh.) zum Dhammasangani der Theravada Abhidhamma-Tradition.  



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

150 
 

Sicher ist diese Praxis – zumindest in intensiven Retreats – sehr 

anspruchsvoll und nicht für Feiglinge. Sich für Stunden und Tage sich selbst 

auszusetzen braucht Mut, Tapferkeit und Beherztheit.  
  

Manchmal glauben wir, meditatives Sein, intuitives Verstehen und Han-

deln, bedeute einfach seinem Herzen zu folgen. Dies ist nur fast, aber nicht 

ganz richtig. Es gibt da einen feinen Unterschied. Ajahn Sumedho sagt 

dazu:   
  

„Es geht nicht darum unserem Herzen zu folgen,  

sondern darum unser Herz zu schulen“!  
  

Dzongsar Khyentse Rinpoche nennt es 'Disziplin'. Er meint:   
  

„Mit der Disziplin ist es sehr interessant. Es ist etwas das wir nicht 

haben möchten.  Es ist etwas, das wir um uns herum haben möchten!“  
  

Disziplin, Bemühen, Energie… Wesentlich ist, dass wir klar verstehen, um 

was wir uns bemühen müssen, was es ist, dem unser Bemühen und unser 

Effort gilt. Dazu sagte Krishnamurti:   
  

„Es ist die Wahrheit die befreit,  

nicht unser Bemühen frei zu werden.“   
  

Zwar braucht es enormes Interesse, Bemühen und Aufmerksamkeit, aber 

es ist nicht das Bemühen, die Dinge zu ändern, zu verbessern, unseren 

Wünschen und Vorstellungen anzupassen. Vielmehr ist es das Bemühen 

die Wahrheit, die Wirklichkeit, so zu sehen wie sie tatsächlich ist.  
 

Es ist also das Bemühen, hierher zu kommen, wo wir schon sind und acht-

sam zu spüren und wahrzunehmen was jetzt gerade in uns da ist. Das ist 

sicher nicht leicht. Aber ungeheuer einfach!  
 

Spürt bitte einmal die Hand, die dieses Buch (dieses Tablet etc.) hält.   
 

Spürt ihr’s? Ja? Wie groß war der Aufwand, das Bemühen, die Empfin-

dungen in der Hand wahrzunehmen? Nicht sehr groß, oder? Genau so viel 

braucht es damit es ‘rechtes Bemühen‘ ist.   



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

151 
 

  

Versucht nun bitte einmal in der gleichen Hand etwas anderes wahrzu-

nehmen, als die Empfindungen, die momentan dort spürbar sind! Okay? 

Schwierig – nicht wahr?  
 

Genau das tun wir aber in der Meditation ziemlich oft. Wir sind achtsam 

mit der Erfahrung des Moments, aber diese passt uns nicht. Sie ist zu un-

angenehm oder zu wenig angenehm oder einfach anders als wir uns das 

wünschen. Und schon sind wir mitten im ‘falschen Bemühen‘. Wir versu-

chen etwas hinzukriegen, was nicht da ist. Anstrengend und nutzlos!   

  

Vierfaches Bemühen  
 

Richtiges oder 'rechtes' Bemühen ist vierfach und besteht darin:  

• Nicht vorhandene unheilsame Zustände in uns zu vermeiden.   

• Vorhandene unheilsame Zustände in uns ziehen zu lassen.  

• Noch nicht vorhandene heilsame Zustände in uns zu schaffen.  

• Und vorhandene heilsame Zustände in uns zu fördern.  
  

Es mag so aussehen als müsste da viel ‘getan‘, viel manipuliert, kontrolliert 

und erschaffen werden. In Wirklichkeit ist das, was es braucht, um dies alles 

zu bewerkstelligen einfach richtig verstandenes achtsames Gewahrsein. 

Ganz einfach ausgedrückt heißt das: ‘Rechtes Bemühen‘ ist das Bemühen, 

in jedem Moment, im jetzigen Moment, achtsam, gewahr, gegenwärtig zu 

sein. Es ist das Bemühen, die dritte ‘spirituelle Fähigkeit‘, nämlich ‘Rechte 

Achtsamkeit‘ zu kultivieren.  
 

Dadurch werden unheilsame Zustände vermieden, vorhandenen unheil-

samen Zuständen wird die Energie entzogen, noch nicht vorhandene 

heilsame Zustände entstehen und schon vorhandene heilsame Zustände 

werden gefördert.    

 

 



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

152 
 

Achtsamkeit   
 

Richtig verstandenes achtsames Gewahrsein ist das Herz dieser Praxis. Das 

Pali-Wort ‘Sati‘ ist verwandt mit dem Wort ‘Erinnerung‘. Man erinnert sich, 

ist wach, ist aufmerksam und gegenwärtig.  

Dabei geht es nicht um ein wertendes, urteilendes, kritisches Gewahrsein, 

sondern um ein interessiertes, liebevoll gelassenes Spüren, Sehen und 

Erkennen von dem was jetzt an Körper-, Sinnes-, emotionalen oder Geis-

teserfahrungen präsent ist. Bemühen um Achtsamkeit ist also nicht ein 

Willensakt, sondern ein ‘Aufwachen und klar sehen‘.   
  

Achtsames Gewahrsein dieses jetzigen Momentes, was heißt das?  

Es heißt, den unmittelbaren Kontakt mit der gegenwärtigen Erfahrung 

aufzunehmen und zu spüren, zu fühlen was da ist. Es heißt nicht, über die 

Gegenwart nachzudenken, nicht, die Erfahrung dieses Moments zu 

analysieren und nicht, diese Erfahrungen zu vergleichen, zu bewerten oder 

zu verändern.   
  

Wir nehmen Kontakt auf mit den gegenwärtigen angenehmen, neutralen 

oder unangenehmen Körperempfindungen. Das können Empfindungen an 

verschiedenen Stellen des Körpers sein oder die spürbare Bewegung des 

Atems. Wir sind in unmittelbarem Kontakt mit den Sinneserfahrungen des 

Hörens, Sehens, Riechens und Schmeckens, wenn sie präsent sind. Wir sind 

uns der Gefühle, Emotionen und Geisteszustände bewusst – gegenwärtig 

und wach. Und wir wissen, wenn Gedanken, innere Bilder, Vorstellungen 

in uns da sind, ohne dass wir darin verwickelt und verloren sind.   
  

Achtsames Gewahrsein, ist ein Indriya, eine ‘spirituelle Kontrollfähigkeit‘ 

weil wir dadurch aus der Achtlosigkeit, aus dem automatisierten, 

gewohnheitsmäßigen Verhalten, aus der Identifikation mit der Erfahrung 

aufgeweckt werden. Mein Dzogchen-Lehrer, Nyoshul Khen Rinpoche, 

schrieb:3   



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

153 
 

3 Aus: Der Buddha im Inneren: Unterweisungen zur Verwirklichung der 

natürlichen Grossen Vollkommenheit, von Nyoshul Khenpo und Lama Surya Das, 

Arbor.  
 
 

"Gewahrsein, der Spiegel des Geistes  
  

(…) Seht, Vajra-Freunde,   

Wenn ihr mich seht, nehmt Gewahrsein als Grundlage. (…)   

Schaut unzerstreut in die Natur des Geistes!  
  

Gewahrsein ist die Wurzel des Dharma,  

Gewahrsein ist die Hauptpraxis auf dem Weg,  

Gewahrsein ist der Stab an den der Geist sich anlehnen kann,  

Gewahrsein ist der Freund der ursprünglichen Gewahrseins-Weisheit,  

Gewahrsein ist die Grundlage von Mahamudra, Mahasandhi und 

Madhyamika.  
  

Ohne Gewahrsein wird man von Mara überwältigt,  

Ohne Gewahrsein wird man von Trägheit bezwungen,  

Durch mangelndes Gewahrsein entstehen alle unheilsamen Hand-

lungen.  

Mit mangelndem Gewahrsein kann man seine Ziele nicht verwirk-

lichen.  

Ohne Gewahrsein zu sein, heißt wie ein Haufen Exkremente zu sein,  

Ohne Gewahrsein zu sein, heißt in einem Meer von Urin zu 

schlummern,  

Ohne Gewahrsein zu sein, heißt wie ein lebloser Leichnam zu sein. 

Freunde ich bitte euch, nehmt Gewahrsein als Grundlage.  
  

(…) Möge es heilsam sein! SARWA MANGALAM.“   
  

„Hier in diesem endlosen Ozean des Samsara,  

Ununterbrochen umhergeworfen von den gewaltsamen Sturmeswellen 

aus quälendem Karma, Leidenschaften und Gedanken:   

Ruhe in der natürlichen Großen Vollendung deines eigenen Geistes und 

Herzens!“  



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

154 
 

Sammlung  
 

Kontinuierliches Bemühen, gewahr und gegenwärtig zu sein, schafft 

Sammlung und Stetigkeit im Geist, die vierte spirituelle Fähigkeit.  
 

Achtsames Gewahrsein ist wie das Licht, die Helligkeit, die uns erlaubt zu 

sehen. Sammlung und Stetigkeit erlauben uns, deutlicher, klarer und tiefer 

zu sehen. Sammlung ist ein Indriya, eine spirituelle Kontrollfähigkeit, weil 

sie Zerstreutheit und Ruhelosigkeit unter Kontrolle bringt.   
  

Das Pali-Wort ist Samadhi. Es bedeutet in der buddhistischen Tradition 

einfach Sammlung. Im Hinduismus hat es eine etwas andere Bedeutungen. 

Manchmal wird auch das Pali-Wort Ekkagatā4, Einsgerichtetheit, 

gebraucht.  

Sammlung wird definiert als: eine Qualität, die den Geist befähigt, wäh-

rend längerer Zeit, Eins gerichtet auf einem Objekt zu verweilen.  
 

Sammlung ist eine ungemein hilfreiche und unterstützende Geistesquali-

tät, vor allem in der Meditation, aber natürlich auch sonst im Leben. Um 

achtsames Gewahrsein, Sammlung und Stetigkeit zu entwickeln, müssen 

wir vor allem mit zwei Geistesqualitäten arbeiten, nämlich den ersten zwei 

sogenannten Sammlungs- oder Jhana-Faktoren.  

Es sind dies Vitakka – Angewandte Aufmerksamkeit, Anstreben, aufs 

Objekt zugehen, Kontakt machen und Vicara – Anhaltende Aufmerksam-

keit, Wertschätzung, beim Objekt bleiben, Kontakt halten.  
  

Vitakka ist das, was den Geist, das achtsame Gewahrsein, aufs Objekt (den 

Atem, die Schulterverspannung, den Klang) wirft, Kontakt damit auf-

nimmt, während Vicara den Kontakt hält und verlängert. Die folgenden 

Bilder illustrieren dies:   
 

• Vitakka ist wie das Anschlagen einer Glocke, Vicara wie der 

anhaltende Klang.  

 
4 Oft auch ekaggata geschrieben 
 

 



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

155 
 

• Vitakka ist wie das anfängliche mit den Flügeln schlagen oder 

flattern eines Vogels beim    Wegfliegen. Vicara ist wie das gleitende 

Fliegen des Vogels.  
 

• Vitakka ist wie die Hand die einen Teller ergreift. Vicara ist wie die 

Hand, die den Teller ausreibt.   
  

Beide Faktoren sind äußerst relevant in unserer Meditation. Genau sie sind 

es, die wir von Moment zu Moment kultivieren. Und es ist die Kontinuität 

dieses Bemühens, welche Stetigkeit bringt, ähnlich wie beim kontinuierl-

ichen Reiben zweier Hölzer zuerst Hitze und letztlich Feuer entsteht. Aber 

all dieses Vertrauen, dieses Bemühen, dieses achtsame und gesammelte 

Gewahrsein dient einem Zweck:  

  

Befreiende Erkenntnis  
 

Pañña, oder Prajña in Sanskrit, ist die fünfte der spirituellen Fähigkeiten. Es 

ist aus klarem Sehen und weisem Verstehen, dass inneres Gleichgewicht, 

innere Freiheit, Heiterkeit, aber auch Verbundenheit und Mitgefühl 

entstehen. Pañña, befreiende Erkenntnis oder Weisheit, ist verwandt mit 

‘pa‘, ‘richtig, korrekt‘ sowie auch mit ‘na‘, ‘wissen, verstehen‘.   
 

Pañña, befreiende Erkenntnis, bezieht sich auf korrektes Verstehen der 

Wirklichkeit, der Prozesse des Geistes, -des Herzens, -des Daseins. Sie eli-

miniert oder ‘erhellt‘, ‘erleuchtet‘ Unwissenheit, Nicht-Verstehen, Täu-

schung, beziehungsweise unrealistische Wahrnehmung der Dinge des 

Daseins. Deshalb ist sie ein Indriya, eine ‘spirituelle Kontrollfähigkeit‘.  
  

Was befreiende Erkenntnis klar sieht, ist die Vergänglichkeit aller Dinge 

dieses Daseins:  Innen wie Außen, ‘wir selbst‘ und ‘die Welt‘ sind nichts 

Solides, Bleibendes, sondern ein dynamischer Prozess ständig entsteh-

ender und sich wandelnder Erfahrungen. Nicht fassbar, wie eine Spiege-

lung, eine Fata Morgana, ein Echo, ein Traum. Der amerikanische Urein-

wohner Crowfoot sagte:   
  



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

156 
 

„Was ist das Leben?   

Es ist das Aufleuchten eines Leuchtkäfers in der Nacht.   

Es ist der kleine Schatten, der durch das Gras rennt,  

und sich im Sonnenuntergang verliert.“  

  

Nyoshul Khen Rinpoche schrieb:  
 

„Alle Dinge in Samsara und Nirvana, obschon als beständig begriffen – 

sind nicht von Dauer.  

Wenn erforscht, sind sie leere Form, erscheinend, aber ohne wirklich zu 

sein.  (...)  

Betrachte im Äußeren die erscheinenden Dinge:   

wie das Wasser einer Fata Morgana (...)  

unwirklich, wie Träume, wie Illusionen, wie Regenbögen,   

wie der Mond gespiegelt im Wasser.  

Betrachte im Inneren, deinen eigenen Geist:  

Aufregend und spannend, wenn nicht untersucht!  

Aber wenn näher erforscht, ist nicht viel dran.  

Man findet ihn nirgends und kann nicht sagen: 'Dies ist er'.  

Er ist unfassbar wie der Nebel.“  
  

Um mit dieser Tatsache der Vergänglichkeit, der Unfassbarkeit aller Dinge 

direkt in Kontakt zu kommen meditieren wir, entwickeln wir die Indriyas. 

Entsprechend Krishnamurtis oben zitierter Aussage: "Es ist die Wahrheit 

(die Wirklichkeit) die befreit, nicht unser Bemühen frei zu werden."  
  

Wir wissen, dass diese Welt im Wandel, vergänglich, und nicht-fassbar ist. 

Trotzdem haften wir an Dingen, Menschen, Situationen, klammern uns 

daran fest, wollen sie behalten – und schaffen uns so enorm viel Leiden.  
 

Wenn wir aber die dynamische, nicht-fassbare Natur aller Dinge direkt 

sehen und erfahren, lassen wir los, fließen wir mit, sind wir bereit, im 

Rhythmus des Universums zu tanzen, statt uns ständig, endlos dagegen zu 



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

157 
 

sträuben, in der Hoffnung, das Universum werde sich 'mir' und 'meinen' 

Wünschen anpassen. Wei Wu Wei schreibt:   
  

"Der Grund weshalb wir so viele Schwierigkeiten haben im Leben, ist,  

dass wir 99% von allem für uns selbst tun, und dabei gibt es gar keins."  
  

Diese Erfahrung, diese Erkenntnis, die tief genug ist, uns wirklich zu be-

rühren und unsere Haltung, unser Sein, wirklich zu transformieren, ist die 

befreiende Erkenntnis oder Weisheit (pañña oder prajña). Erkenntnis und 

Weisheit sind es, die unsere scheinbare Getrenntheit durchschauen, und 

Verbundenheit, Liebe und Mitgefühl entstehen lassen.  

Darum ist es essentiell, dass wir diese fünf Indriyas, diese Fähigkeiten, in 

uns kultivieren – und genau das tun wir in dieser Praxis. Nyanaponika 

Mahathera schrieb:  5  
  

„Wenn die Indriyas (…) stark sind, transformieren sie uns. Klar wahr-

nehmbare Veränderungen des Charakters, des Verhaltens, der Vorstel-

lungen und der Ideale, Werte und Ziele können stattfinden. Wenn die 

kontrollierenden (spirituellen) Qualitäten nachlassen oder wegfallen, 

tritt eine allgemeine Schwere und Schwerfälligkeit der geistigen (und 

psychischen) Prozesse ein:  Alte Gewohnheiten nehmen überhand, 

Veränderungen und Anpassungen werden nur langsam und unwillig 

vollzogen, die Gefühle und Denkprozesse neigen zu Rigidität und 

Dogma, wir lernen langsam, sei es von Erfahrungen oder von Beleh-

rungen.  Vorlieben und Aversionen sind festgefahren und wir sind 

voreingenommen und wir werden mehr und mehr unzugänglich."  
  

Die Indriyas bewirken genau das Gegenteil. Deshalb praktizieren wir. 

Deshalb unterstützen und stärken wir sie. Weil sie unser geistiges Wohl-

ergehen, unser Herzensqualitäten und unsere innere Freiheit unterstützen 

und stärken.  

 
 

5 Abhidhamma Studies, Researches in Buddhist Psychology, by Nyanaponika 

Thera, BPS, Kandy p.66/67 (ungenaues Zitat!  



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

158 
 

Die Indriyas ausbalancieren  
 

Interessant für Meditierende ist die Tatsache, dass die Indriyas sich 

gegenseitig im Gleichgewicht halten müssen. Das Bild welches hier 

verwendet wird ist das einer Kutsche, die von zwei Paaren von Pferden 

gezogen wird. Um rasch und sicher voranzukommen, braucht es eine 

geschickte Kutscherin, die schaut, dass alle Pferde gleichmäßig ziehen.  
  

Vertrauen und Weisheit (Nr. 1 und 5) einerseits, Energie und Sammlung 

(Nr. 2 und 4) andererseits, sind die zwei mal zwei Pferde. Achtsames 

Gewahrsein entspricht der geschickten Kutscherin.  
 

Wie wir bereits am Anfang gesehen haben, müssen Vertrauen und Weis-

heit gepaart und abgestimmt sein, so dass Vertrauen nicht blind ist, und 

Weisheit nicht oberflächlich oder intellektuell bleibt, ohne wirklich die Tiefe 

zu berühren.   
 

Wenn Weisheit präsent ist, aber kein Vertrauen und keine Hingabe, mögen 

wir etwas klar verstehen, aber wir werden es nicht ins Leben umsetzen. 

Vertrauen trägt die nötige emotionelle Komponente von Verantwortung 

und Hingabe bei.  
 

Bemühen und Energie müssen mit Sammlung gepaart und abgestimmt 

sein. Rechtes Bemühen schafft Wachheit, Klarheit und Kraft im Geist, 

welche von der Sammlung mit Tiefe und Ruhe ausbalanciert wird. 

Bemühen ohne Sammlung macht uns ruhelos, während Sammlung mit 

zuwenig Energie den Geist ‘sinken’ lässt – und sogar zu Stumpfheit und 

Schläfrigkeit führen kann.  
 

Achtsames Gewahrsein ist die Qualität die erkennt, was fehlt oder was 

zuviel ist. Sie ist die 'spirituelle Fähigkeit' die ausgleichend und immer auch 

vertiefend wirkt. Es ist die Kutscherin welche die Pferde und den Wagen 

lenkt. Sie tut dies auf dem Weg zur Erkenntnis und zur inneren Freiheit.  
  

Auf diesem Weg brauchen wir aber nicht nur Weisheit und Erkenntnis, 

sondern auch Liebe und Mitgefühl, so wie ein Vogel zwei Flügel braucht 



Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 

159 
 

um fliegen zu können. Wenn unsere Erkenntnis echt und tief ist und da-

durch die Gefühle des Getrenntseins aufgelöst werden, entstehen immer 

auch Verbundenheit und Zuwendung an die Lebewesen, an das Leben in 

jeder Form.  
  

Der indische Meister Nisargadattha Maharaj aus Mumbay hat dies schön 

ausgedrückt:  
  

“Weisheit sagt mir, dass ich nichts bin,   

Liebe sagt mir, dass ich alles bin,   

Zwischen diesen beiden fließt mein Leben.”  

  

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Biografie ‒ Fred von Allmen 
 

160 
 

Biografie ‒ Fred von Allmen 
 

Fred von Allmen wurde 1943 in Bern geboren.  
 

Nach dreijähriger Ausbildung zum Fotografen 

arbeitete er während weiteren sieben Jahren als 

freischaffender Fotograf und Künstler. Er gewann 

Stipendien und Preise für angewandte Kunst und 

machte an verschiedenen Ausstellungen mit.  

Einen beträchtlichen Teil dieser Zeit verbrachte er 

auch auf Reisen in Europa und Afrika. Im Alter von 

neunzehn reiste er nach Nordafrika, durchquerte 

die Sahara und lebte einige Monate in West-Afrika. 

Weitere ausgedehnte Reisen führten ihn durch den 

Nahen Osten nach Indien. 
 

Auf der Suche nach authentischen Meistern, die ihn 

Meditation und den buddhistischen Weg des 

Erwachens lehren konnten, begegnete er im August 

1970 in Dharamsala, Indien, dem tibetischen Lama 

Geshe Rabten, der für ihn zum Hauptlehrer wurde. 

Dort traf er auch zum ersten Mal den Dalai Lama, welchen er in Ge-

sprächen, an Konferenzen und an Belehrungs- und Einweihungsanlässen 

bis ins Jahr 2016 immer wieder begegnen konnte. 
 

Fünf Jahre später folgte er dem Ehrw. Geshe Rabten an dessen neue 

Wirkungsorte Rikon und Mont-Pèlerin in der Schweiz. Dort widmete er 

sich während dreieinhalb Jahren ausgedehnten Studien der buddhisti-

schen Psychologie und Philosophie sowie der überlieferten Lehrtexte. Er 

erhielt auch Initiationen und Belehrungen von Lamas aller vier tibetischen 

Traditionen. 

In die insgesamt sieben Jahre in Asien fielen auch zahllose Vipassana-

Retreats bei S. N. Goenka, Anagarika Munindra und anderen Lehrern der 



Biografie ‒ Fred von Allmen 
 

161 
 

Theravada-Tradition in Indien 

und – für kürzere Perioden – auch 

in Sri Lanka und Burma.  
 

Diese weitgehend kulturfreien, 

10-tägigen bis dreimonatigen 

Gruppen-Retreats sind von früh 

bis spät durchgehend strukturiert 

und finden im Schweigen statt, 

was es ermöglicht, Meditation 

und Erkenntnisse in ansonsten 

schwer zugänglichen Tiefen zu 

kultivieren. 
 

Zurück im Westen, nahm Fred 

von Allmen während Jahren an 

zahllosen Workshops und Kursen 

für Selbsterfahrung, vor allem auf 

der Basis der humanistischen 

Psychotherapien, Gestalt, Bio-

energetik und Holotropem Atmen 

teil. 

Ab 1981 verbrachte er über drei 

Jahre im Retreat am Zentrum der 

Insight Meditation Society in 

Barre, Mass, USA, wo er vor allem 

die Erkenntnis-Meditation (Vipas-

sana) und Liebevolle Güte (Metta) bei Lehrern wie Joseph Goldstein, Jack 

Kornfield, Sharon Salzberg, Christopher Titmuss, Christina Feldman und 

anderen praktizierte. 

Gesamthaft verbrachte er etwa sieben Jahre im Retreat. Während langen 

Perioden zog er sich auch in Einsiedeleien zurück – in den Catskill Moun-



Biografie ‒ Fred von Allmen 
 

162 
 

tains, Upstate New York, in den Alpujaras der spanischen Sierra Nevada, 

an den Vorgebirgen des indischen Himalayas. 
 

In den vergangenen 20 Jahren wuchs 

sein Interesse an den geschickten 

Mitteln der Dzogchen-Tradition, 

welche er nach Belehrungen durch 

Lamas wie Dilgo Khyentse Rinpoche, 

Nyoshul Khen Rinpoche, Tsoknyi 

Rinpoche und anderen Meistern 

praktiziert. 

Ende 1984 begann er, mit seiner eige-

nen Lehrtätigkeit. Seither leitet er 

weltweit Retreats in Insight Medita-

tion (Vipassana) und buddhistische 

Workshops. Dabei ist ihm auch die 

altruistische (auf das Wohl vieler 

ausgerichtete) Motivation des tibeti-

schen Mahayana ein großes Anliegen. 
 

In der Schweiz war er unter anderem 

als Lehrer der Dhamma Gruppe 

Schweiz, einer Organisation für bud-

dhistische Meditationskurse, tätig. Er 

lehrte vor allem in Deutschland und in 

der Schweiz, aber auch im Gaia House 

in Devon, England und an der Insight Meditation Society in Barre MA, USA 

sowie in Italien, Israel und Schweden. Während zwölf Jahren war er auch 

Mit-Leiter der jährlichen 20-Tage-Retreats im Thai-Tempel in Bodhgaya, 

Indien. 

Zusammenarbeit mit Lehrenden – gerade auch aus anderen buddhis-

tischen Traditionen – war und ist für ihn sehr wichtig. 



Biografie ‒ Fred von Allmen 
 

163 
 

In den letzten dreißig Jahren hat er 

Seminare und Retreats mit über 50 

Kollegen und Kolleginnen gemein-

sam geleitet. 

Um dem auch im Buddhismus ver-

breiteten Sektierertum und Funda-

mentalismus entgegenzuwirken 

und ein tieferes Verständnis und 

mehr Respekt zwischen den bud-

dhistischen Traditionen zu schaf-

fen, nahm er an zahlreichen bud-

dhistischen Lehrer-Treffen teil, von 

den großen Lehrer-Kongressen 

1993 und 1996 mit dem Dalai Lama 

in Dharamsala und in Kalifornien 

in 2000, über internationale Meet-

ings bis zu europäischen und loka-

len Konferenzen.  
 

Er war Begründer des regelmässig 

stattfindenden “Beatenberg Meet-

ings“ und Mitorganisator vieler 

anderer dieser Treffen. 

Es ist ihm ein Anliegen, die Lehre und 

Praxis nicht nur im Rahmen inten-

siver Retreats zu vermitteln, sondern 

auch zu Bereichen wie Alltag, 

Studium und soziale Verantwortung 

in Beziehung zu setzen. Deshalb hat 

er 1986 damit begonnen   sogenannte 

Alltagspraxiswochen anzubieten, 

welche er seither in vier Städten 



Biografie ‒ Fred von Allmen 
 

164 
 

bereits 95-mal durchgeführt hat. Seit 

1995 bietet er auch etwa alle drei Jahre 

ein einwöchiges Studienseminar an, 

welches eine praktische Übersicht 

über die wesentlichen Methoden und 

Mittel des buddhistischen Praxis-

weges bietet. Aus diesem Seminar 

entstand auch das 2007 erschienene 

Studienbuch „Buddhismus: Lehren - 

Praxis - Meditation“. 
 

Mit den bahnbrechenden neurowis-

senschaftlichen Erkenntnissen über 

die Wirksamkeit der Meditation und 

der dadurch hervorgerufenen Ver-

breitung von Achtsamkeit und Medi-

tation in den Bereichen Gesundheit, 

Bildung und Arbeit begann er sich 

dafür zu interessieren, Brücken zu 

schlagen, aber auch die ausgeprägten 

Unterschiede zu klären, zwischen der 

sich stark verbreitenden ‘Populär-

meditation‘ und der Meditation als 

Mittel zur Praxis eines echten Pfades 

der inneren Befreiung und der altruistischen Verbundenheit. Dabei ver-

sucht er die religiösen und kulturellen Aspekte des Buddhismus abzu-

legen, aber umso mehr die tiefgreifend transformierenden und befrei-

enden Aspekte der buddhistischen Praxispfade herauszuheben.  

In diesem Sinne wirkte er auch als Referent an Kongressen wie der 

‘Cortona-Woche 1994‘ der ETH und Uni Zürich, Wissenschaft und 

Weisheit, ‘Meditation und Wissenschaft 2012‘ sowie ‘Mind and Life 2013‘ 

in Berlin, der ‘MBSR/MBCT-Konferenz 2013‘ in München, dem M&L 

Europe Summer Research Institute 2014 auf dem Chiemsee u. ä. 



Biografie ‒ Fred von Allmen 
 

165 
 

Auch leitete er Retreats für 

die ‘MIND-Group’ von 

Prof. Thomas Metzinger 

von der Universität Mainz. 
 

Nach der Jahrhundert-

wende autorisierte Fred 

von Allmen zwei seiner 

Schülerinnen, die viele 

Jahre an seinen und den 

Retreats anderer prakti-

ziert hatten, zum Lehren 

von Vipassana-Retreats. Von 2007 bis 2011 erfolgte die Schulung von sechs 

seiner Schüler:innen zu Dharma-Retreat-Lehrenden und von 2013 bis 2016 

bildete er eine weitere Person zum Lehren aus. Alle acht Personen wurden 

autorisiert, lehren heute den Dharma und leiten Vipassana-Retreats im In- 

und Ausland.  

Seit 2022 leitet er zusammen mit drei seiner Kolleg:innen eine weitere ca. 

vier Jahre dauernde Schulung einer Gruppe von vier Personen. 
 

- 1990 erschien sein erstes Buch "Die Freiheit entdecken", Grundlagen  

   buddhistischer Erkenntnismeditation (Vipassana) für den Westen,  

   (1. Auflage Theseus, 2. Auflage Arbor, 3. Auflage Norbu).  
 

- 1997 erschien "Mit Buddhas Augen sehen", Buddhistische Meditation und  

   Praxis, (Theseus).  
 

- 2007 " Buddhismus: Lehren - Praxis - Meditation" ein Studien- und  

   Handbuch für Praktizierende (Theseus-Kamphausen).  
 

- "Mit Buddhas Augen sehen" wurde 2010 bei Edition-Steinrich neu  

   aufgelegt.  
 

- 2012 erschien "Buddhas tausend Gesichter", Legenden und Lehren  

  Erleuchteter, bei Steinrich.  
 

 



Biografie ‒ Fred von Allmen 
 

166 
 

- “Mahamudra & Vipassana“, Gewahr Sein, Retreat-Unterweisungen,  

   Tilmann Lhündrup, Ursula Flückiger und Fred von Allmen erschien 2015  

    im Norbu-Verlag.  
 

- 2016 erschien die 3. (überarbeitete) Auflage von “Die Freiheit entdecken“  

   bei Norbu.  
 

- Es erschienen auch zahlreiche Beiträge in Büchern und buddhistischen  

   Magazinen.  
 

Fred von Allmen ist Mitbegründer, Stiftungsrat und einer der 

Zentrumslehrenden des Meditationszentrums Beatenberg, in den Berner 

Alpen, welches seit 2001 buddhistische Meditationsretreats und Studien-

kurse anbietet. Er ist verheiratet und lebt in der Schweiz.  

 

Aufruf 28.6.2025: 

https://www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/Bios%20%26%20Interviews/

Biografie%20Fred%20fuer%20fva%20website%20Test%20mit%20Fotos.pdf 

     

 

   

 

https://www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/Bios%20%26%20Interviews/

Biografie%20Fred%20fuer%20fva%20website%20Test%20mit%20Fotos.pdf 



Quellenverzeichnis 
 

167 
 

Quellenverzeichnis 
 

Die in diesem Buch vorgestellten Texte von Fred von Almen sind im 

Juli/August 2025 aus folgenden Internet-Quellen als Pdf entnommen.  

Die Pdf-Texte können auch gefunden werden, indem einfach der jeweilige 

Titel in die Suchmaschine eingegeben wird. 

 

Wie ‘wahr’ ist unsere Wahrnehmung? 

Befreiung von der Leiden schaffenden Verblendung  
 

https://www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen%2C%20Artikel

%2C%20Texte/Text-

Vortr%C3%A4ge%20ab%202022/Wie%20wahr%20ist%20unsere%20Wahr

nehmung%2C%20Text%20Format.pdf  

 

Aditthana & Pranidhana 

Entschlusskraft - Vision – Wunschgebet  
 

https://www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen%2C%20Artikel

%2C%20Texte/2019%20lektorierte%20Texte/Aditthana_und_Pranidhana

_Entschlusskraft_und_Vision_oder%20Wunschgebet_FERTIG.pdf 

 

Von den fünf Daseinsgruppen des Anhaftens zu den fünf 

Buddha-Weisheiten Die fünf Khandha/Skandha  
 

https://www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen,%20Artikel,%2

0Texte/Von_den_5_Daseinsgruppen_des_Anhaftens_zu_den_5_Buddha-

Weisheiten_Fred_von_Allmen.pdf 

 

Befreiende Weisheit – die fünf Daseinsgruppen  

                                         und Nicht-selbst  

https://fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen%2C%20Artikel%2C%

20Texte/2018%20lektorierte%20Texte/Befreiende%20Weisheit%20%E2%8



Quellenverzeichnis 
 

168 
 

0%93%20die%20fuenf%20Daseinsgruppen%20und%20Nicht-

Selbst%2C%20Kurze%20Version%2C%20FERTIG.pdf 

 

Aufwachen aus den Täuschungen 

Anicca – Dukkha – Anatta – Asubha 

Die vier Verkehrtheiten 
 

https://fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen%2C%20Artikel%2C%

20Texte/2019%20lektorierte%20Texte/Aufwachen%20aus%20der%20Tae

uschung%20-%204%20Verkehrtheiten%2C%20FERTIG.pdf  

 

Instant Karma:  Absicht – Handlung - Wirkung 

Unser Tun prägt uns selbst 
 

https://www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen%2C%20Artikel

%2C%20Texte/Instant_Karma_fuer_Website.pdf  

 

Ergründen der Wirklichkeit ‒ Dhamma-Vicaya anwenden 
                                    

https://fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen%2C%20Artikel%2C%

20Texte/Ergruenden_der_Wirklichkeit__Dhamma-

vicaya_anwenden__Textformatierung.pdf  

 

Die fünf spirituellen Fähigkeiten kultivieren 
 

https://www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/Belehrungen%2C%20Artikel

%2C%20Texte/Die%20fuenf%20spirituellen%20Faehigkeiten%20entwicke

ln.pdf  

 

Biografie ‒ Fred von Allmen  

https://www.fredvonallmen.ch/dmxDaten/Bios%20%26%20Interviews/

Biografie%20Fred%20fuer%20fva%20website%20Test%20mit%20Fotos.pdf 

 

 



171 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


